JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

SEJARAH TRANSFORMASI ARSITEKTUR MASJID
PENINGGALAN WALISANGA ABAD KE-17 SAMPAI KE-19
Naufal Tri Hutama

trihutamanaufal@gmail.com
Mahasiswa UIN Sunan Gunung Djati Bandung

ABSTRAK

Penelitian Penelitian ini mengkaji transformasi arsitektur masjid di Nusantara
dari abad ke-17 hingga ke-19, dengan fokus pada adaptasi desain terhadap
dinamika sosial, politik, teknologi, dan budaya. Menggunakan metode historis
dan analisis arsitektural, penelitian ini mengumpulkan data dari berbagai sumber
sejarah dan studi kasus pada beberapa masjid bersejarah seperti Masjid Agung
Demak, Masjid Menara Kudus, dan Masjid Agung Sang Cipta Rasa. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa arsitektur masjid Nusantara berhasil
mengintegrasikan elemen lokal dengan pengaruh asing. Penggunaan atap
bertingkat, ornamen kayu ukir, dan bentuk denah segi empat merupakan contoh
adaptasi budaya lokal. Pengaruh kolonial dan perdagangan global
memperkenalkan bahan bangunan baru seperti batu bata, mortir, besi, dan baja,
serta gaya arsitektural baru seperti kubah dan menara, yang mengubah skala dan
fungsi masjid. Kesimpulannya, meskipun terpengaruh oleh elemen asing, masjid-
masjid di Nusantara tetap mempertahankan identitas lokal yang Kkuat,
menunjukkan ketahanan budaya dalam menghadapi globalisasi. Masjid tidak
hanya berfungsi sebagai tempat ibadah tetapi juga sebagai pusat komunitas dan
simbol identitas budaya. Transformasi arsitektur ini mencerminkan sejarah dan
budaya yang terus berkembang, memperkuat peran masjid dalam kehidupan
sosial dan kultural masyarakat Muslim di Nusantara.

Kata Kunci: Arsitektur, Masjid, Nusantara, Kolonialisme, Budaya

Pendahuluan

Masjid telah lama menjadi pusat kehidupan komunitas Muslim di Nusantara, yang
sekarang dikenal sebagai Indonesia. Sejak kedatangan Islam di kawasan ini pada abad ke-
13, masjid tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah tetapi juga sebagai pusat sosial,
pendidikan, dan bahkan politik. Awalnya, desain arsitektural masjid di Nusantara sangat
dipengaruhi oleh budaya lokal dan kondisi geografis, dengan adaptasi dari model-model
arsitektur yang dibawa oleh para pedagang dan misionaris dari Gujarat, Persia, dan Arab.
Dalam penyebaran Islam, selalu terdapat pembangunan berbagai struktur dalam kebudayaan
sebagai warisan sejarah. Contohnya adalah masjid, makam, universitas, madrasah,
pesantren, keraton/istana, taman, dan pusat kota. Semua bangunan ini didirikan dengan
tujuan tertentu dalam proses dan perkembangan Islam (Aizid, 2015). Selama abad ke-17
hingga ke-19, Nusantara mengalami berbagai perubahan signifikan, baik dari segi sosial,
politik maupun budaya, yang tidak terlepas dari pengaruh kolonialisme Eropa. Masuknya


mailto:trihutamanaufal@gmail.com

JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

kekuatan kolonial seperti Portugis, Belanda, dan Inggris membawa serta perubahan dalam
teknologi bangunan dan estetika arsitektural. Pengaruh ini secara bertahap mengubah ciri
khas arsitektur masjid di wilayah ini, yang mencerminkan sebuah sinergi antara tradisi
Islam, adaptasi lokal, dan elemen kolonial.

Meskipun arsitektur masjid di Nusantara telah banyak diteliti, masih terdapat
kekurangan dalam pemahaman tentang bagaimana dan mengapa elemen-elemen arsitektural
tertentu berkembang selama periode dari abad ke-17 hingga ke-19. Banyak studi lebih
banyak fokus pada aspek religius atau sosial daripada eksplorasi arsitektural. Pemahaman
yang lebih komprehensif tentang evolusi arsitektural ini penting, tidak hanya untuk
mengapresiasi estetika dan teknologi bangunan tetapi juga untuk memahami lebih dalam
pengaruh interaksi kultural dan perubahan sosio-politik pada struktur keagamaan di
kawasan ini.

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mendokumentasikan dan menganalisis
perubahan dalam arsitektur masjid di Nusantara dari abad ke-17 hingga ke-19, dengan fokus
pada pengaruh interaksi kultural dan teknologi bangunan. Melalui penelitian ini, kita
berusaha mengungkap bagaimana arsitektur masjid di Nusantara berevolusi dalam
menghadapi pengaruh asing dan lokal serta adaptasi terhadap kondisi geografis dan material
yang tersedia.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode penelitian sejarah dengan pendekatan review
literatur untuk mengumpulkan dan menganalisis data mengenai transformasi arsitektur
masjid di Nusantara dari abad ke-17 hingga ke-19. Pendekatan review literatur melibatkan
analisis kritis terhadap berbagai sumber sekunder, termasuk buku sejarah, jurnal akademik,
artikel konferensi, dan dokumentasi arsitektural. Sumber-sumber ini dipilih berdasarkan
relevansi topikal, keakuratan dan keandalan, serta diversitas perspektif. Preferensi diberikan
kepada sumber yang telah di-peer review dan dipublikasikan oleh lembaga akademik atau
penerbit terkemuka. Perspektif dari berbagai disiplin ilmu seperti arsitektur, sejarah, studi
Islam, dan antropologi digunakan untuk mendapatkan pandangan multidisipliner.

Data dikumpulkan melalui akses perpustakaan digital, database jurnal, dan arsip
digital dengan penelusuran kata kunci seperti “arsitektur masjid Nusantara”, “pengaruh
kolonial pada arsitektur Islami”, dan “evolusi arsitektural masjid Indonesia”. Data yang
diperoleh dianalisis menggunakan metode analisis konten kualitatif. Proses ini melibatkan
kodifikasi, yaitu mengidentifikasi dan mengkategorikan tema-tema utama dari sumber yang
telah di-review; sintesis, yaitu mengintegrasikan temuan dari berbagai sumber untuk
membangun narasi yang koheren tentang evolusi arsitektur masjid di Nusantara; dan
interpretasi, yaitu mengevaluasi makna dan implikasi temuan dalam konteks sosial, budaya,

dan historis yang lebih luas.



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

Hasil dan Pembahasan

Arsitektur masjid, sebagai manifestasi fisik dari keberadaan dan praktik Islam,
menunjukkan variasi yang kaya baik dalam konteks global maupun lokal. Arsitektur masjid
berkembang dari format sederhana masjid awal di Madinah menjadi kompleks yang
kompleks dengan banyak fungsi di berbagai belahan dunia Islam, dari Al-Andalus di barat
hingga Hindia Timur di Timur (Hillenbrand, 1994). Studi oleh Ardalan dan Bakhtiar (1973)
menggaris bawahi prinsip dasar arsitektur Islami yang melibatkan elemen seperti
keteraturan, keseimbangan, dan harmoni, yang diterjemahkan ke dalam desain masjid
melalui penggunaan geometri sakral dan orientasi gibla yang ketat (Ardalan dan Bakhtiar,
1973).

Di Nusantara, masjid-masjid awal banyak dipengaruhi oleh model arsitektural dari
India dan Persia, namun lambat laun mulai menyerap elemen-elemen lokal seperti atap
bertingkat yang mirip dengan arsitektur tradisional Jawa dan Bali. Kajian ini
mengindikasikan bahwa masjid di Indonesia mengalami proses indigenisasi yang
mencerminkan adaptasi Islam dalam konteks sosial dan budaya lokal yang lebih luas
(Djamaluddin, 2019).

Teori arsitektur Islami tidak hanya fokus pada estetika, tetapi juga pada fungsi
spiritual dan sosial dari ruang. Struktur masjid dirancang untuk memfasilitasi perjumpaan
komunal, yang menegaskan peran masjid sebagai pusat komunitas. Di Nusantara, konsep
ini diperluas dengan integrasi masjid dalam kehidupan sosial dan ritual adat, seringkali
menjadikan masjid sebagai pusat aktivitas desa atau kota (Kuran, 1987). Penelitian oleh
Lukman (2015) menunjukkan bagaimana adaptasi arsitektural seperti ini tidak hanya
mempertahankan, tetapi juga memperkuat identitas Islami dalam konteks multikultural.

Secara komparatif, evolusi arsitektur masjid di Nusantara bisa dilihat dalam konteks
yang lebih luas dengan membandingkannya dengan wilayah lain seperti Timur Tengah dan
Afrika Utara. Misalnya, masjid di Timur Tengah cenderung memiliki ciri kubah besar dan
menara yang tinggi, simbol visual yang kuat dari kehadiran Islam (Grabar, 1987). Sementara
di Nusantara, elemen seperti kubah menjadi populer hanya belakangan, dan lebih banyak
penggunaan atap bertingkat yang menyerupai bentuk tradisional. Al-Faruqi,
mengidentifikasi bagaimana arsitektur masjid di Nusantara mulai menggabungkan kubah
dan menara sebagai simbol keislaman yang lebih universal pada abad ke-19, yang menandai
titik integrasi antara identitas lokal dan global Islam. Komparasi ini menunjukkan
bagaimana arsitektur masjid tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga
sebagai medium pengungkapan identitas kultural dan agama dalam skala yang lebih luas
(al-Farugi, 1992).

Hal ini menunjukkan bagaimana arsitektur Islami beradaptasi dengan estetika lokal
yang sudah ada. Selain itu, masjid-masjid di Nusantara juga kerap mengintegrasikan
ornamen kayu ukir dan kaligrafi yang tidak hanya berfungsi sebagai dekorasi tetapi juga
membawa makna religius yang mendalam. Penggunaan ornamen ini menunjukkan
kemampuan lokal dalam mengolah bahan alam menjadi seni yang indah sekaligus

10



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

fungsional dalam konteks keagamaan. Penggunaan bahan lokal seperti bambu dan batu alam
juga menjadi dominan dalam konstruksi masjid, mencerminkan ketersediaan dan
pemanfaatan sumber daya alam setempat. Adaptasi bahan-bahan ini tidak hanya
memperlihatkan ketangguhan dan kreativitas dalam arsitektur lokal tetapi juga
menyediakan solusi praktis untuk masalah konstruksi di lingkungan tropis.

Sebagai bagian dari kebudayaan fisik yang nyata dan terlihat, karya arsitektur adalah
salah satu bentuk budaya yang paling konkret. Dengan kata lain, melihat arsitektur sebagai
artefak budaya dapat memungkinkan untuk mempelajari hubungannya dengan kompleksitas
elemen kebudayaan yang mendasari. Jika melakukan penelusuran yang lebih detail, maka
akan menemukan bahwa keberadaan karya arsitektur sulit terpisah dari dua bentuk
kebudayaan yang lahir: sistem sosial dan gagasan yang kompleks (Fanani, 2009).
Transformasi ini juga dipengaruhi oleh dinamika sosial dan interaksi budaya yang lebih
luas, termasuk pengaruh dari para pedagang dan kolonialisme yang membawa teknologi
bangunan baru dan gaya arsitektur asing. Meskipun ada pengaruh asing, masjid-masjid di
Nusantara berhasil mengintegrasikan elemen-elemen baru ini dengan harmonis, seringkali
tanpa menghilangkan identitas dan keunikan desain asli. Perubahan arsitektur masjid di
Nusantara selama abad ke-17 hingga ke-19 tidak dapat dipisahkan dari pengaruh
kolonialisme, perdagangan, dan interaksi budaya yang intens.

Arsitektur masjid kuno di Indonesia relatif sederhana jika dibandingkan dengan
arsitektur masjid di dunia Islam. Hal ini disebabkan oleh kurangnya perhatian terhadap
penciptaan karya seni monumental, karena fokus utama pada konsolidasi dan peperangan
yang berkepanjangan dengan pihak asing. Arsitektur berkembang dalam konteks ruang dan
waktu yang berbeda, sehingga menghasilkan karakteristik masjid yang berbeda di setiap
daerah. Perbedaan ini disebabkan oleh proses penyebaran Islam yang tidak seragam
waktunya di setiap daerah. Oleh karena itu, memahami gagasan keagamaan di balik
arsitektur masjid tidak dapat digeneralisir untuk semua masjid kuno di Nusantara,
mengingat kondisi yang sangat dinamis mempengaruhi konsep arsitektur setiap masjid.
Meski begitu, upaya ini tetap penting karena memungkinkan kita mengetahui atau
setidaknya mengasumsikan semangat yang melatarbelakangi lahirnya karya arsitektur
tersebut, dan melalui itu, kita dapat memahami dinamika peradaban yang berlangsung pada
saat itu (Bahri, 2011).

Selain pengaruh Eropa, perdagangan maritim yang luas dengan Timur Tengah dan
India juga memberikan kontribusi penting pada evolusi arsitektur masjid di Nusantara.
Pengaruh Persia, misalnya, sangat terasa dalam penggunaan iwan (serambi terbuka besar)
dan kubah besar, yang menjadi ciri khas beberapa masjid di pesisir barat Sumatera. Interaksi
kultural ini memungkinkan terjadinya pertukaran ide-ide arsitektural yang secara signifikan
memperkaya desain masjid lokal. Pertukaran budaya ini tidak hanya mempengaruhi aspek
estetika tetapi juga fungsi masjid sebagai pusat komunitas. Integrasi desain dari berbagai
asal memperkaya fungsi masjid, tidak hanya sebagai tempat ibadah tetapi juga sebagai pusat
sosial dan budaya, menunjukkan adaptasi dan sinergi antara tradisi Islam dan konteks lokal.

11



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

Perubahan ini mencerminkan dinamika global yang berperan dalam membentuk
landskap arsitektural di Nusantara. Arsitektur masjid di kawasan ini, karenanya, bukan
hanya mencerminkan keagamaan dan spiritualitas tetapi juga sejarah pertemuan
antarbudaya yang kompleks. Melalui pengamatan ini, masjid di Nusantara tidak hanya
berdiri sebagai monumen keagamaan tetapi juga sebagai simbol pertukaran budaya yang
dinamis dan berkelanjutan. Evolusi teknologi bangunan telah memainkan peran kunci
dalam transformasi arsitektur masjid di Nusantara. Pengenalan teknik pembuatan batu bata
dan mortir oleh Eropa memberikan alternatif yang lebih kuat dan tahan lama dibandingkan
dengan metode tradisional yang mengandalkan kayu dan bambu. Penggunaan bahan-bahan
ini memungkinkan konstruksi struktur yang lebih kompleks dan megah, yang tidak hanya
meningkatkan keawetan tetapi juga memungkinkan penciptaan ruang ibadah yang lebih
besar dan lebih mengesankan, yang sebelumnya sulit dicapai.

Perkembangan arsitektur masjid di Indonesia merupakan bagian dari evolusi budaya
Islam Nusantara. Beberapa hasil seni bangunan dari zaman pertumbuhan dan perkembangan
Islam di Indonesia meliputi Masjid Kuno Demak di Kota Demak, Masjid Menara Kudus di
Kudus, Jawa Tengah, Masjid Ciparasa Kasepuhan di Cirebon, Masjid Ampel di Surabaya,
dan Masjid Baiturrahman di Aceh. Masjid-masjid ini memiliki keistimewaan dalam bentuk
denah persegi empat atau bujur sangkar, dengan bagian kaki yang tinggi, atap bersusun tiga
atau lima, serta dikelilingi oleh kolam atau parit di bagian depan atau sampingnya (Bahri,
2011).

Seperti halnya masjid-masjid di luar Indonesia, arsitektur masjid di Indonesia juga
melalui proses pengadopsian dan pengambilalihan bangunan dari agama lain yang
kemudian diubah fungsinya menjadi bangunan Islam. Bagian-bagian lain dalam masjid,
seperti mihrab dengan lengkungan berbentuk kalla makara, mengingatkan pada motif ukiran
teratai, serta mastaka atau memolo yang menunjukkan seni bangunan tradisional yang sudah
berkembang di Indonesia sebelum kedatangan Islam. Beberapa masjid kuno bahkan
mengingatkan kita pada bangunan candi dari agama Hindu (Bahri, 2011).

Transformasi ini secara keseluruhan mencerminkan respons terhadap dinamika
sosial, politik, dan teknologi yang terjadi di Nusantara. Integrasi antara desain asli dengan
pengaruh eksternal menciptakan arsitektur masjid yang tidak hanya unik secara estetis tetapi
juga sangat adaptif terhadap kebutuhan dan kondisi lokal. Hasilnya adalah bangunan yang
tidak hanya memenuhi fungsi religius tetapi juga menjadi landmark budaya yang
penting.Dengan demikian, transformasi arsitektur masjid di Nusantara dari abad ke-17
hingga ke-19 tidak hanya merefleksikan perubahan dalam teknologi konstruksi tetapi juga
evolusi dalam identitas sosial dan budaya. Arsitektur masjid yang berubah ini menunjukkan
bagaimana komunitas Muslim di Nusantara dapat beradaptasi dengan perubahan zaman
sambil tetap mempertahankan nilai-nilai tradisional dan identitas keagamaan.

Oleh karena itu, masjid-masjid ini tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga
simbol ketahanan dan adaptasi komunitas Muslim terhadap perubahan eksternal dan
internal. Melalui arsitektur yang terus berkembang ini, masjid di Nusantara berhasil

12



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

menjaga relevansinya dalam masyarakat yang berubah dengan cepat, mempertegas
perannya sebagai pusat komunitas dan spiritualitas. Indonesia memiliki arsitektur masjid
kuno yang unik yang membedakannya dari masjid-masjid di negara lain. Gaya masjid
Indonesia ini berakar dari Pulau Jawa (Nurmiati, 2018). Studi kasus pada beberapa masjid
ikonik di Nusantara selama abad ke-17 hingga ke-19 memberikan wawasan mengenai
bagaimana arsitektur masjid beradaptasi dengan dinamika budaya dan teknologi yang
berubah. Masjid-masjid ini dipilih karena mereka mewakili adaptasi unik yang
mencerminkan interaksi antara tradisi lokal dan pengaruh luar selama periode tersebut.

1. Masjid Agung Demak

Masjid Agung Demak, terletak di Jawa Tengah, Indonesia, adalah salah satu
masjid tertua di negara ini, yang dibangun pada awal abad ke-15 namun mengalami
modifikasi struktural hingga abad ke-19. Masjid Agung Demak diyakini didirikan oleh
Wali Songo, terutama Sunan Kalijaga, pada akhir abad ke-15 hingga awal abad ke-16.
Arsitektur awal masjid ini memperlihatkan pengaruh kuat dari arsitektur Hindu-Buddha,
yang sebelumnya mendominasi Jawa. Masjid Agung Demak berdiri di atas lahan seluas
lebih dari 1 hektar di pusat kota. Masjid ini berfungsi sebagai masjid jami dan pernah
memiliki status resmi sebagai masjid negara Kesultanan Demak pada masa lalu.
Lokasinya tepat di sebelah barat alun-alun kota Demak. Sekitar 250 meter ke arah utara
dari alun-alun, menyeberangi Sungai Tuntang, terdapat kantor bupati Demak (Ashadi,
2017).

Bangunan utama masjid memiliki atap tumpang tiga yang menyerupai meru,
simbol yang umum dalam arsitektur Hindu-Buddha Jawa. Masjid ini mencerminkan
integrasi sempurna antara arsitektur Jawa dan elemen-elemen Islam. Atap bertingkat
yang mirip dengan struktur joglo Jawa menunjukkan bagaimana arsitektur lokal telah
diadaptasi untuk memenuhi fungsi religius, dengan tiang-tiang kayu utama dan ukiran
kaligrafi Islam yang menonjolkan keahlian kerajinan tangan lokal.

Pada abad ke-17, Masjid Agung Demak mengalami beberapa renovasi dan
penyesuaian. Penambahan struktur seperti serambi atau pendopo menambah kesan
monumental dan fungsional masjid. Penambahan serambi pada masa ini tidak hanya
memperluas kapasitas masjid, tetapi juga menunjukkan adaptasi dengan tradisi lokal di
mana ruang semi terbuka sangat penting (Lombard, 1996). Pada abad ke-19, masjid ini
mengalami lebih banyak perubahan seiring dengan pengaruh kolonial Belanda dan
modernisasi. Masuknya teknologi bangunan baru dan material seperti bata dan genteng
yang lebih modern menggantikan sebagian bahan tradisional, memberikan tampilan
baru pada masjid sambil tetap mempertahankan elemen tradisionalnya (Prijotomo,
1988).

Masjid Agung Demak telah mengalami beberapa kali perbaikan dan perluasan
selama masa berdirinya. Awalnya, masjid ini cukup sederhana, hanya berupa bangunan

13



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

tunggal. Gambar awal masjid ini dibuat sekitar tahun 1710 M. Penambahan fasilitas
pertama adalah serambi yang dikenal sebagai ‘serambi Majapahit’, yang bergabung
dengan bangunan utama pada sekitar tahun 1845 M. Pada tahun 1848, pemerintah
Hindia Belanda melakukan renovasi terhadap masjid, termasuk memperkuat kolom-
kolom utama (soko guru) dengan menambahkan pelapis kayu dan klem besi. Hingga
tahun 1920, di depan masjid terdapat sebuah regol berbentuk semar tinandu sebagai
gerbang utama. Di belakang regol tersebut terdapat bangunan penghubung ke serambi
masjid yang disebut tratag rambat (De Graaf dan Pigeud, 1985).

2. Masjid Menara Kudus

Masjid Menara Kudus, yang terletak di Jawa Tengah, menampilkan pengaruh
arsitektur Hindu-Jawa yang unik, menunjukkan akulturasi budaya yang mencerminkan
antara tradisi Islam dan lokal. Menara yang merupakan bagian dari kompleks masjid ini
mirip dengan struktur candi Hindu, yang merupakan bukti dari sinergi antara dua tradisi
kepercayaan dan budaya yang berbeda, menciptakan tampilan yang sangat khas dan
penuh dengan nilai sejarah.

Masjid Menara Kudus dibangun sekitar tahun 1549 Masehi, sesuai dengan
inskripsi di atas mihrab. Awalnya, masjid ini berbentuk payung dengan luas 20 m2 dan
satu tiang di tengah. Pada tahun 1919, masjid diperluas hingga mencapai pintu gapura
paduraksa pertama, dengan atap tajug tumpang tiga. Pada tahun 1925, masjid
mengalami perluasan lagi, dan pada tahun 1933, serambi ditambahkan hingga halaman
depan, menaungi pintu gapura paduraksa kedua (Ashadi, 2017).

3. Masjid Agung Sang Ciptarasa

Syarif Hidayatullah atau Sunan Gunung Djati mendirikan Masjid Agung Sang
Cipta Rasa tidak hanya sebagai tempat ibadah semata, tetapi juga sebagai ikon dari
perkembangan Islam di wilayah Cirebon. Syarif Hidayatullah adalah tokoh yang
berperan penting dalam Islamisasi di Cirebon dan Tatar Sunda. Masjid ini menjadi bukti
sejarah yang penting dalam perkembangan Islam di kota tersebut (Rosmala, dkk, 2022).

Menurut berbagai literatur, terdapat beberapa versi mengenai kapan Masjid Sang
Cipta Rasa dibangun. Menurut Keraton Kasepuhan Masjid Agung Sang Cipta Rasa ini
dibangun pada tahun 1500-an. Berbeda dengan pernyataan versi keraton, Pemerintah
Provinsi Jawa Barat menyatakan, masjid ini dibangun tahun 1498. Sementara versi lain
menyebutkan tahun 1489, 1480, dan 1478 sebagai tahun pembangunannya. Masjid ini
didirikan oleh Sunan Kalijaga dan Sunan Sunan Bonang, yang dipimpin oleh Raden
Sepat (mantap arsitek Majapahit), dan dibantu oleh 500 pasukannya sebagai pekerja
fisik (Budi, 2015).

Ciri arsitektur Masjid Sang Cipta Rasa memiliki kemiripan dengan masjid-
masjid lain dari era yang sama, seperti Masjid Agung Banten, Masjid Agung Surakarta,
Masjid Agung Demak, dan Masjid Agung Yogyakarta. Kesamaan ini dapat dilihat dari

14



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

bentuknya yang berbentuk segi empat atau bujur sangkar, serta atapnya yang memiliki
bentuk bertingkat dua hingga lima, bahkan bisa lebih. Masjid-masjid ini biasanya
dilengkapi dengan serambi di depan atau ruang utama masjid. Di bagian depan atau
samping masjid sering ditemukan kolam, dan area masjid dikelilingi pagar tembok
dengan beberapa pintu gerbang (Tjandrasasmita, 2009). Bangunan tambahan, seperti
tempat berwudu dan kamar kecil, dibangun bersamaan dengan pemugaran yang
dilakukan oleh Direktorat Perlindungan dan Pembinaan Peninggalan Sejarah dan
Purbakala pada tahun 1977-1978. Pemugaran tersebut mencakup penggantian kayu jati
yang sudah rapuh, papan atap, dan tiang penyangga. Atap yang awalnya terbuat dari ijuk
telah beberapa kali diganti, dengan yang terakhir menggunakan atap sirap kayu jati
(Suwardi, 2010).

Kesimpulan

Avrsitektur masjid di Nusantara (Indonesia) telah mengalami transformasi signifikan
dari abad ke-17 hingga ke-19. Arsitektur masjid ini berhasil mengintegrasikan elemen lokal
dengan pengaruh asing, seperti penggunaan atap bertingkat, ornamen kayu ukir, dan bentuk
denah segi empat. Pengaruh kolonial dan perdagangan global memperkenalkan bahan
bangunan baru seperti batu bata, mortir, besi, dan baja, serta gaya arsitektural baru seperti
kubah dan menara. Meskipun terpengaruh oleh elemen asing, masjid-masjid di Nusantara
tetap mempertahankan identitas lokal yang kuat, menunjukkan ketahanan budaya dalam
menghadapi globalisasi. Masjid tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah tetapi juga
sebagai pusat komunitas dan simbol identitas budaya. Kesimpulan ini menunjukkan bahwa
arsitektur masjid di Nusantara mencerminkan sejarah dan budaya yang terus berkembang,
memperkuat peran masjid dalam kehidupan sosial dan kultural masyarakat Muslim di
Nusantara.

Daftar Pustaka

Aizid, R. (2015). “Sejarah Peradaban Islam Terlengkap: Periode Klasik, Pertengahan
dan Modern.” Yogyakarta: Diva Press.

Al-Farugqi, 1. R. (1992). “Historical Atlas of the Muslim Peoples.” New York: R. R.
Publishers.

Ardalan, N., & Bakhtiar, L. (1973). “The Sense of Unity: The Sufi Tradition in Persian
Architecture.” Chicago: University of Chicago Press.

Ashadi. (2017). “Makna Sinkretisme Bentuk Pada Arsitektur Mesjid-Mesjid Walisanga.”
Jakarta: Penerbit Arsitektur UMJ Press.

Budi, B. S. (2015). “Masjid Kuno Cirebon.” Bandung: IPLBI.

De Graaf, H. J., & Pigeaud, T. G. (1985). “Kerajaan-Kerajaan Islam Pertama di Jawa.”

Jakarta: Pustaka Utama.

15



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

Djamaluddin, C. (2019). “The Evolution of Mosque Architecture in Indonesia.” Leiden:
Brill.

Fanani, A. (2009). “Arsitektur Masjid.” Yogyakarta: Bentang Pustaka.

Grabar, O. (1987). “The Formation of Islamic Art.” New Haven: Yale University Press.

Gunawan, T. (2014). “Arsitektur dan Peradaban di Indonesia.” Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama.

Hillenbrand, R. (1994). “Islamic Architecture: Form, Function, and Meaning.” New
York: Columbia University Press.

Kuran, T. (1987). “Public and Private Spaces in Muslim Societies.” Oxford: Oxford
University Press.

Rosmala, L., et al. (2022). “Arsitektur Multikultural pada Fasad Masjid Agung Sang Cipta
Rasa Cirebon.”ARSITEKTURA: Jurnal Ilmiah Arsitektur dan Lingkungan
Binaan, UNS.

Lombard, D. (1996). “Nusa Jawa: Silang Budaya.” Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Lukman, N. (2015). “Cultural Interactions in Indonesian Islamic Architecture.” Jakarta:
Harapan Press.

Nasution, K. (2018). “Arsitektur Masjid: Evolusi dan Adaptasi di Indonesia.” Bandung:
Penerbit ITB.

Nurmiati. (2018). “Studi Peninggalan Arsitektur Mandar di Kecamatan Banggae
Kabupaten Majene.” Jurnal al Hikmah, Vol. XX, No. 1.

Prijotomo, J. (1988). “ldeas and Forms of Javanese Architecture.” Yogyakarta: Gadjah
Mada University Press.

Ricklefs, M. C. (2001). “A History of Modern Indonesia.” Stanford: Stanford University
Press.

Bahri, S. (2011). “Studi Arkeologi Keagamaan Masjid-Masjid Kuno Bersejarah.” Jakarta:
Balai Penelitian dan Pengembangan.

Suwardi. (2010). “Nilai Budaya Arsitektur Masjid Sang Cipta Rasa Cirebon Provinsi
Jawa Barat.” Patanjala, Vol. 2, No. 2. Bandung: Balai Pelestarian Sejarah dan
Nilai Tradisional.

Tjandrasasmita, U. (2009). “Arkeologi Islam Nusantara.” Jakarta: Kepustakaan Populer.

16



