
JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

8 
 

SEJARAH TRANSFORMASI ARSITEKTUR MASJID 

PENINGGALAN WALISANGA ABAD KE-17 SAMPAI KE-19 

Naufal Tri Hutama 

trihutamanaufal@gmail.com  

Mahasiswa UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

 

ABSTRAK 

Penelitian Penelitian ini mengkaji transformasi arsitektur masjid di Nusantara 

dari abad ke-17 hingga ke-19, dengan fokus pada adaptasi desain terhadap 

dinamika sosial, politik, teknologi, dan budaya. Menggunakan metode historis 

dan analisis arsitektural, penelitian ini mengumpulkan data dari berbagai sumber 

sejarah dan studi kasus pada beberapa masjid bersejarah seperti Masjid Agung 

Demak, Masjid Menara Kudus, dan Masjid Agung Sang Cipta Rasa. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa arsitektur masjid Nusantara berhasil 

mengintegrasikan elemen lokal dengan pengaruh asing. Penggunaan atap 

bertingkat, ornamen kayu ukir, dan bentuk denah segi empat merupakan contoh 

adaptasi budaya lokal. Pengaruh kolonial dan perdagangan global 

memperkenalkan bahan bangunan baru seperti batu bata, mortir, besi, dan baja, 

serta gaya arsitektural baru seperti kubah dan menara, yang mengubah skala dan 

fungsi masjid. Kesimpulannya, meskipun terpengaruh oleh elemen asing, masjid-

masjid di Nusantara tetap mempertahankan identitas lokal yang kuat, 

menunjukkan ketahanan budaya dalam menghadapi globalisasi. Masjid tidak 

hanya berfungsi sebagai tempat ibadah tetapi juga sebagai pusat komunitas dan 

simbol identitas budaya. Transformasi arsitektur ini mencerminkan sejarah dan 

budaya yang terus berkembang, memperkuat peran masjid dalam kehidupan 

sosial dan kultural masyarakat Muslim di Nusantara. 

Kata Kunci: Arsitektur, Masjid, Nusantara, Kolonialisme, Budaya 

 

Pendahuluan 

Masjid telah lama menjadi pusat kehidupan komunitas Muslim di Nusantara, yang 

sekarang dikenal sebagai Indonesia. Sejak kedatangan Islam di kawasan ini pada abad ke-

13, masjid tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah tetapi juga sebagai pusat sosial, 

pendidikan, dan bahkan politik. Awalnya, desain arsitektural masjid di Nusantara sangat 

dipengaruhi oleh budaya lokal dan kondisi geografis, dengan adaptasi dari model-model 

arsitektur yang dibawa oleh para pedagang dan misionaris dari Gujarat, Persia, dan Arab. 

Dalam penyebaran Islam, selalu terdapat pembangunan berbagai struktur dalam kebudayaan 

sebagai warisan sejarah. Contohnya adalah masjid, makam, universitas, madrasah, 

pesantren, keraton/istana, taman, dan pusat kota. Semua bangunan ini didirikan dengan 

tujuan tertentu dalam proses dan perkembangan Islam (Aizid, 2015). Selama abad ke-17 

hingga ke-19, Nusantara mengalami berbagai perubahan signifikan, baik dari segi sosial, 

politik maupun budaya, yang tidak terlepas dari pengaruh kolonialisme Eropa. Masuknya 

mailto:trihutamanaufal@gmail.com


JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

9 
 

kekuatan kolonial seperti Portugis, Belanda, dan Inggris membawa serta perubahan dalam 

teknologi bangunan dan estetika arsitektural. Pengaruh ini secara bertahap mengubah ciri 

khas arsitektur masjid di wilayah ini, yang mencerminkan sebuah sinergi antara tradisi 

Islam, adaptasi lokal, dan elemen kolonial. 

Meskipun arsitektur masjid di Nusantara telah banyak diteliti, masih terdapat 

kekurangan dalam pemahaman tentang bagaimana dan mengapa elemen-elemen arsitektural 

tertentu berkembang selama periode dari abad ke-17 hingga ke-19. Banyak studi lebih 

banyak fokus pada aspek religius atau sosial daripada eksplorasi arsitektural. Pemahaman 

yang lebih komprehensif tentang evolusi arsitektural ini penting, tidak hanya untuk 

mengapresiasi estetika dan teknologi bangunan tetapi juga untuk memahami lebih dalam 

pengaruh interaksi kultural dan perubahan sosio-politik pada struktur keagamaan di 

kawasan ini. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mendokumentasikan dan menganalisis 

perubahan dalam arsitektur masjid di Nusantara dari abad ke-17 hingga ke-19, dengan fokus 

pada pengaruh interaksi kultural dan teknologi bangunan. Melalui penelitian ini, kita 

berusaha mengungkap bagaimana arsitektur masjid di Nusantara berevolusi dalam 

menghadapi pengaruh asing dan lokal serta adaptasi terhadap kondisi geografis dan material 

yang tersedia. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian sejarah dengan pendekatan review 

literatur untuk mengumpulkan dan menganalisis data mengenai transformasi arsitektur 

masjid di Nusantara dari abad ke-17 hingga ke-19. Pendekatan review literatur melibatkan 

analisis kritis terhadap berbagai sumber sekunder, termasuk buku sejarah, jurnal akademik, 

artikel konferensi, dan dokumentasi arsitektural. Sumber-sumber ini dipilih berdasarkan 

relevansi topikal, keakuratan dan keandalan, serta diversitas perspektif. Preferensi diberikan 

kepada sumber yang telah di-peer review dan dipublikasikan oleh lembaga akademik atau 

penerbit terkemuka. Perspektif dari berbagai disiplin ilmu seperti arsitektur, sejarah, studi 

Islam, dan antropologi digunakan untuk mendapatkan pandangan multidisipliner. 

Data dikumpulkan melalui akses perpustakaan digital, database jurnal, dan arsip 

digital dengan penelusuran kata kunci seperti “arsitektur masjid Nusantara”, “pengaruh 

kolonial pada arsitektur Islami”, dan “evolusi arsitektural masjid Indonesia”. Data yang 

diperoleh dianalisis menggunakan metode analisis konten kualitatif. Proses ini melibatkan 

kodifikasi, yaitu mengidentifikasi dan mengkategorikan tema-tema utama dari sumber yang 

telah di-review; sintesis, yaitu mengintegrasikan temuan dari berbagai sumber untuk 

membangun narasi yang koheren tentang evolusi arsitektur masjid di Nusantara; dan 

interpretasi, yaitu mengevaluasi makna dan implikasi temuan dalam konteks sosial, budaya, 

dan historis yang lebih luas. 

 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

10 
 

Hasil dan Pembahasan  

Arsitektur masjid, sebagai manifestasi fisik dari keberadaan dan praktik Islam, 

menunjukkan variasi yang kaya baik dalam konteks global maupun lokal. Arsitektur masjid 

berkembang dari format sederhana masjid awal di Madinah menjadi kompleks yang 

kompleks dengan banyak fungsi di berbagai belahan dunia Islam, dari Al-Andalus di barat 

hingga Hindia Timur di Timur (Hillenbrand, 1994). Studi oleh Ardalan dan Bakhtiar (1973) 

menggaris bawahi prinsip dasar arsitektur Islami yang melibatkan elemen seperti 

keteraturan, keseimbangan, dan harmoni, yang diterjemahkan ke dalam desain masjid 

melalui penggunaan geometri sakral dan orientasi qibla yang ketat (Ardalan dan Bakhtiar, 

1973). 

Di Nusantara, masjid-masjid awal banyak dipengaruhi oleh model arsitektural dari 

India dan Persia, namun lambat laun mulai menyerap elemen-elemen lokal seperti atap 

bertingkat yang mirip dengan arsitektur tradisional Jawa dan Bali. Kajian ini 

mengindikasikan bahwa masjid di Indonesia mengalami proses indigenisasi yang 

mencerminkan adaptasi Islam dalam konteks sosial dan budaya lokal yang lebih luas 

(Djamaluddin, 2019). 

Teori arsitektur Islami tidak hanya fokus pada estetika, tetapi juga pada fungsi 

spiritual dan sosial dari ruang. Struktur masjid dirancang untuk memfasilitasi perjumpaan 

komunal, yang menegaskan peran masjid sebagai pusat komunitas. Di Nusantara, konsep 

ini diperluas dengan integrasi masjid dalam kehidupan sosial dan ritual adat, seringkali 

menjadikan masjid sebagai pusat aktivitas desa atau kota (Kuran, 1987). Penelitian oleh 

Lukman (2015) menunjukkan bagaimana adaptasi arsitektural seperti ini tidak hanya 

mempertahankan, tetapi juga memperkuat identitas Islami dalam konteks multikultural. 

Secara komparatif, evolusi arsitektur masjid di Nusantara bisa dilihat dalam konteks 

yang lebih luas dengan membandingkannya dengan wilayah lain seperti Timur Tengah dan 

Afrika Utara. Misalnya, masjid di Timur Tengah cenderung memiliki ciri kubah besar dan 

menara yang tinggi, simbol visual yang kuat dari kehadiran Islam (Grabar, 1987). Sementara 

di Nusantara, elemen seperti kubah menjadi populer hanya belakangan, dan lebih banyak 

penggunaan atap bertingkat yang menyerupai bentuk tradisional. Al-Faruqi, 

mengidentifikasi bagaimana arsitektur masjid di Nusantara mulai menggabungkan kubah 

dan menara sebagai simbol keislaman yang lebih universal pada abad ke-19, yang menandai 

titik integrasi antara identitas lokal dan global Islam. Komparasi ini menunjukkan 

bagaimana arsitektur masjid tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga 

sebagai medium pengungkapan identitas kultural dan agama dalam skala yang lebih luas 

(al-Faruqi, 1992). 

Hal ini menunjukkan bagaimana arsitektur Islami beradaptasi dengan estetika lokal 

yang sudah ada. Selain itu, masjid-masjid di Nusantara juga kerap mengintegrasikan 

ornamen kayu ukir dan kaligrafi yang tidak hanya berfungsi sebagai dekorasi tetapi juga 

membawa makna religius yang mendalam. Penggunaan ornamen ini menunjukkan 

kemampuan lokal dalam mengolah bahan alam menjadi seni yang indah sekaligus 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

11 
 

fungsional dalam konteks keagamaan. Penggunaan bahan lokal seperti bambu dan batu alam 

juga menjadi dominan dalam konstruksi masjid, mencerminkan ketersediaan dan 

pemanfaatan sumber daya alam setempat. Adaptasi bahan-bahan ini tidak hanya 

memperlihatkan ketangguhan dan kreativitas dalam arsitektur lokal tetapi juga 

menyediakan solusi praktis untuk masalah konstruksi di lingkungan tropis. 

Sebagai bagian dari kebudayaan fisik yang nyata dan terlihat, karya arsitektur adalah 

salah satu bentuk budaya yang paling konkret. Dengan kata lain, melihat arsitektur sebagai 

artefak budaya dapat memungkinkan untuk mempelajari hubungannya dengan kompleksitas 

elemen kebudayaan yang mendasari. Jika melakukan penelusuran yang lebih detail, maka 

akan menemukan bahwa keberadaan karya arsitektur sulit terpisah dari dua bentuk 

kebudayaan yang lahir: sistem sosial dan gagasan yang kompleks (Fanani, 2009). 

Transformasi ini juga dipengaruhi oleh dinamika sosial dan interaksi budaya yang lebih 

luas, termasuk pengaruh dari para pedagang dan kolonialisme yang membawa teknologi 

bangunan baru dan gaya arsitektur asing. Meskipun ada pengaruh asing, masjid-masjid di 

Nusantara berhasil mengintegrasikan elemen-elemen baru ini dengan harmonis, seringkali 

tanpa menghilangkan identitas dan keunikan desain asli. Perubahan arsitektur masjid di 

Nusantara selama abad ke-17 hingga ke-19 tidak dapat dipisahkan dari pengaruh 

kolonialisme, perdagangan, dan interaksi budaya yang intens.  

Arsitektur masjid kuno di Indonesia relatif sederhana jika dibandingkan dengan 

arsitektur masjid di dunia Islam. Hal ini disebabkan oleh kurangnya perhatian terhadap 

penciptaan karya seni monumental, karena fokus utama pada konsolidasi dan peperangan 

yang berkepanjangan dengan pihak asing. Arsitektur berkembang dalam konteks ruang dan 

waktu yang berbeda, sehingga menghasilkan karakteristik masjid yang berbeda di setiap 

daerah. Perbedaan ini disebabkan oleh proses penyebaran Islam yang tidak seragam 

waktunya di setiap daerah. Oleh karena itu, memahami gagasan keagamaan di balik 

arsitektur masjid tidak dapat digeneralisir untuk semua masjid kuno di Nusantara, 

mengingat kondisi yang sangat dinamis mempengaruhi konsep arsitektur setiap masjid. 

Meski begitu, upaya ini tetap penting karena memungkinkan kita mengetahui atau 

setidaknya mengasumsikan semangat yang melatarbelakangi lahirnya karya arsitektur 

tersebut, dan melalui itu, kita dapat memahami dinamika peradaban yang berlangsung pada 

saat itu (Bahri, 2011). 

Selain pengaruh Eropa, perdagangan maritim yang luas dengan Timur Tengah dan 

India juga memberikan kontribusi penting pada evolusi arsitektur masjid di Nusantara. 

Pengaruh Persia, misalnya, sangat terasa dalam penggunaan iwan (serambi terbuka besar) 

dan kubah besar, yang menjadi ciri khas beberapa masjid di pesisir barat Sumatera. Interaksi 

kultural ini memungkinkan terjadinya pertukaran ide-ide arsitektural yang secara signifikan 

memperkaya desain masjid lokal. Pertukaran budaya ini tidak hanya mempengaruhi aspek 

estetika tetapi juga fungsi masjid sebagai pusat komunitas. Integrasi desain dari berbagai 

asal memperkaya fungsi masjid, tidak hanya sebagai tempat ibadah tetapi juga sebagai pusat 

sosial dan budaya, menunjukkan adaptasi dan sinergi antara tradisi Islam dan konteks lokal. 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

12 
 

Perubahan ini mencerminkan dinamika global yang berperan dalam membentuk 

landskap arsitektural di Nusantara. Arsitektur masjid di kawasan ini, karenanya, bukan 

hanya mencerminkan keagamaan dan spiritualitas tetapi juga sejarah pertemuan 

antarbudaya yang kompleks. Melalui pengamatan ini, masjid di Nusantara tidak hanya 

berdiri sebagai monumen keagamaan tetapi juga sebagai simbol pertukaran budaya yang 

dinamis dan berkelanjutan. Evolusi teknologi bangunan telah memainkan peran kunci 

dalam transformasi arsitektur masjid di Nusantara. Pengenalan teknik pembuatan batu bata 

dan mortir oleh Eropa memberikan alternatif yang lebih kuat dan tahan lama dibandingkan 

dengan metode tradisional yang mengandalkan kayu dan bambu. Penggunaan bahan-bahan 

ini memungkinkan konstruksi struktur yang lebih kompleks dan megah, yang tidak hanya 

meningkatkan keawetan tetapi juga memungkinkan penciptaan ruang ibadah yang lebih 

besar dan lebih mengesankan, yang sebelumnya sulit dicapai. 

Perkembangan arsitektur masjid di Indonesia merupakan bagian dari evolusi budaya 

Islam Nusantara. Beberapa hasil seni bangunan dari zaman pertumbuhan dan perkembangan 

Islam di Indonesia meliputi Masjid Kuno Demak di Kota Demak, Masjid Menara Kudus di 

Kudus, Jawa Tengah, Masjid Ciparasa Kasepuhan di Cirebon, Masjid Ampel di Surabaya, 

dan Masjid Baiturrahman di Aceh. Masjid-masjid ini memiliki keistimewaan dalam bentuk 

denah persegi empat atau bujur sangkar, dengan bagian kaki yang tinggi, atap bersusun tiga 

atau lima, serta dikelilingi oleh kolam atau parit di bagian depan atau sampingnya (Bahri, 

2011). 

Seperti halnya masjid-masjid di luar Indonesia, arsitektur masjid di Indonesia juga 

melalui proses pengadopsian dan pengambilalihan bangunan dari agama lain yang 

kemudian diubah fungsinya menjadi bangunan Islam. Bagian-bagian lain dalam masjid, 

seperti mihrab dengan lengkungan berbentuk kalla makara, mengingatkan pada motif ukiran 

teratai, serta mastaka atau memolo yang menunjukkan seni bangunan tradisional yang sudah 

berkembang di Indonesia sebelum kedatangan Islam. Beberapa masjid kuno bahkan 

mengingatkan kita pada bangunan candi dari agama Hindu (Bahri, 2011). 

Transformasi ini secara keseluruhan mencerminkan respons terhadap dinamika 

sosial, politik, dan teknologi yang terjadi di Nusantara. Integrasi antara desain asli dengan 

pengaruh eksternal menciptakan arsitektur masjid yang tidak hanya unik secara estetis tetapi 

juga sangat adaptif terhadap kebutuhan dan kondisi lokal. Hasilnya adalah bangunan yang 

tidak hanya memenuhi fungsi religius tetapi juga menjadi landmark budaya yang 

penting.Dengan demikian, transformasi arsitektur masjid di Nusantara dari abad ke-17 

hingga ke-19 tidak hanya merefleksikan perubahan dalam teknologi konstruksi tetapi juga 

evolusi dalam identitas sosial dan budaya. Arsitektur masjid yang berubah ini menunjukkan 

bagaimana komunitas Muslim di Nusantara dapat beradaptasi dengan perubahan zaman 

sambil tetap mempertahankan nilai-nilai tradisional dan identitas keagamaan. 

Oleh karena itu, masjid-masjid ini tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga 

simbol ketahanan dan adaptasi komunitas Muslim terhadap perubahan eksternal dan 

internal. Melalui arsitektur yang terus berkembang ini, masjid di Nusantara berhasil 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

13 
 

menjaga relevansinya dalam masyarakat yang berubah dengan cepat, mempertegas 

perannya sebagai pusat komunitas dan spiritualitas. Indonesia memiliki arsitektur masjid 

kuno yang unik yang membedakannya dari masjid-masjid di negara lain. Gaya masjid 

Indonesia ini berakar dari Pulau Jawa (Nurmiati, 2018). Studi kasus pada beberapa masjid 

ikonik di Nusantara selama abad ke-17 hingga ke-19 memberikan wawasan mengenai 

bagaimana arsitektur masjid beradaptasi dengan dinamika budaya dan teknologi yang 

berubah. Masjid-masjid ini dipilih karena mereka mewakili adaptasi unik yang 

mencerminkan interaksi antara tradisi lokal dan pengaruh luar selama periode tersebut. 

 

1. Masjid Agung Demak 

Masjid Agung Demak, terletak di Jawa Tengah, Indonesia, adalah salah satu 

masjid tertua di negara ini, yang dibangun pada awal abad ke-15 namun mengalami 

modifikasi struktural hingga abad ke-19. Masjid Agung Demak diyakini didirikan oleh 

Wali Songo, terutama Sunan Kalijaga, pada akhir abad ke-15 hingga awal abad ke-16. 

Arsitektur awal masjid ini memperlihatkan pengaruh kuat dari arsitektur Hindu-Buddha, 

yang sebelumnya mendominasi Jawa. Masjid Agung Demak berdiri di atas lahan seluas 

lebih dari 1 hektar di pusat kota. Masjid ini berfungsi sebagai masjid jami dan pernah 

memiliki status resmi sebagai masjid negara Kesultanan Demak pada masa lalu. 

Lokasinya tepat di sebelah barat alun-alun kota Demak. Sekitar 250 meter ke arah utara 

dari alun-alun, menyeberangi Sungai Tuntang, terdapat kantor bupati Demak (Ashadi, 

2017). 

Bangunan utama masjid memiliki atap tumpang tiga yang menyerupai meru, 

simbol yang umum dalam arsitektur Hindu-Buddha Jawa. Masjid ini mencerminkan 

integrasi sempurna antara arsitektur Jawa dan elemen-elemen Islam. Atap bertingkat 

yang mirip dengan struktur joglo Jawa menunjukkan bagaimana arsitektur lokal telah 

diadaptasi untuk memenuhi fungsi religius, dengan tiang-tiang kayu utama dan ukiran 

kaligrafi Islam yang menonjolkan keahlian kerajinan tangan lokal. 

Pada abad ke-17, Masjid Agung Demak mengalami beberapa renovasi dan 

penyesuaian. Penambahan struktur seperti serambi atau pendopo menambah kesan 

monumental dan fungsional masjid. Penambahan serambi pada masa ini tidak hanya 

memperluas kapasitas masjid, tetapi juga menunjukkan adaptasi dengan tradisi lokal di 

mana ruang semi terbuka sangat penting (Lombard, 1996). Pada abad ke-19, masjid ini 

mengalami lebih banyak perubahan seiring dengan pengaruh kolonial Belanda dan 

modernisasi. Masuknya teknologi bangunan baru dan material seperti bata dan genteng 

yang lebih modern menggantikan sebagian bahan tradisional, memberikan tampilan 

baru pada masjid sambil tetap mempertahankan elemen tradisionalnya (Prijotomo, 

1988). 

Masjid Agung Demak telah mengalami beberapa kali perbaikan dan perluasan 

selama masa berdirinya. Awalnya, masjid ini cukup sederhana, hanya berupa bangunan 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

14 
 

tunggal. Gambar awal masjid ini dibuat sekitar tahun 1710 M. Penambahan fasilitas 

pertama adalah serambi yang dikenal sebagai ‘serambi Majapahit’, yang bergabung 

dengan bangunan utama pada sekitar tahun 1845 M. Pada tahun 1848, pemerintah 

Hindia Belanda melakukan renovasi terhadap masjid, termasuk memperkuat kolom-

kolom utama (soko guru) dengan menambahkan pelapis kayu dan klem besi. Hingga 

tahun 1920, di depan masjid terdapat sebuah regol berbentuk semar tinandu sebagai 

gerbang utama. Di belakang regol tersebut terdapat bangunan penghubung ke serambi 

masjid yang disebut tratag rambat (De Graaf dan Pigeud, 1985). 

2. Masjid Menara Kudus 

Masjid Menara Kudus, yang terletak di Jawa Tengah, menampilkan pengaruh 

arsitektur Hindu-Jawa yang unik, menunjukkan akulturasi budaya yang mencerminkan 

antara tradisi Islam dan lokal. Menara yang merupakan bagian dari kompleks masjid ini 

mirip dengan struktur candi Hindu, yang merupakan bukti dari sinergi antara dua tradisi 

kepercayaan dan budaya yang berbeda, menciptakan tampilan yang sangat khas dan 

penuh dengan nilai sejarah. 

Masjid Menara Kudus dibangun sekitar tahun 1549 Masehi, sesuai dengan 

inskripsi di atas mihrab. Awalnya, masjid ini berbentuk payung dengan luas 20 m² dan 

satu tiang di tengah. Pada tahun 1919, masjid diperluas hingga mencapai pintu gapura 

paduraksa pertama, dengan atap tajug tumpang tiga. Pada tahun 1925, masjid 

mengalami perluasan lagi, dan pada tahun 1933, serambi ditambahkan hingga halaman 

depan, menaungi pintu gapura paduraksa kedua (Ashadi, 2017). 

3. Masjid Agung Sang Ciptarasa 

Syarif Hidayatullah atau Sunan Gunung Djati mendirikan Masjid Agung Sang 

Cipta Rasa tidak hanya sebagai tempat ibadah semata, tetapi juga sebagai ikon dari 

perkembangan Islam di wilayah Cirebon. Syarif Hidayatullah adalah tokoh yang 

berperan penting dalam Islamisasi di Cirebon dan Tatar Sunda. Masjid ini menjadi bukti 

sejarah yang penting dalam perkembangan Islam di kota tersebut (Rosmala, dkk, 2022). 

Menurut berbagai literatur, terdapat beberapa versi mengenai kapan Masjid Sang 

Cipta Rasa dibangun. Menurut Keraton Kasepuhan Masjid Agung Sang Cipta Rasa ini 

dibangun pada tahun 1500-an. Berbeda dengan pernyataan versi keraton, Pemerintah 

Provinsi Jawa Barat menyatakan, masjid ini dibangun tahun 1498. Sementara versi lain 

menyebutkan tahun 1489, 1480, dan 1478 sebagai tahun pembangunannya. Masjid ini 

didirikan oleh Sunan Kalijaga dan Sunan Sunan Bonang, yang dipimpin oleh Raden 

Sepat (mantap arsitek Majapahit), dan dibantu oleh 500 pasukannya sebagai pekerja 

fisik (Budi, 2015). 

Ciri arsitektur Masjid Sang Cipta Rasa memiliki kemiripan dengan masjid-

masjid lain dari era yang sama, seperti Masjid Agung Banten, Masjid Agung Surakarta, 

Masjid Agung Demak, dan Masjid Agung Yogyakarta. Kesamaan ini dapat dilihat dari 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

15 
 

bentuknya yang berbentuk segi empat atau bujur sangkar, serta atapnya yang memiliki 

bentuk bertingkat dua hingga lima, bahkan bisa lebih. Masjid-masjid ini biasanya 

dilengkapi dengan serambi di depan atau ruang utama masjid. Di bagian depan atau 

samping masjid sering ditemukan kolam, dan area masjid dikelilingi pagar tembok 

dengan beberapa pintu gerbang (Tjandrasasmita, 2009). Bangunan tambahan, seperti 

tempat berwudu dan kamar kecil, dibangun bersamaan dengan pemugaran yang 

dilakukan oleh Direktorat Perlindungan dan Pembinaan Peninggalan Sejarah dan 

Purbakala pada tahun 1977-1978. Pemugaran tersebut mencakup penggantian kayu jati 

yang sudah rapuh, papan atap, dan tiang penyangga. Atap yang awalnya terbuat dari ijuk 

telah beberapa kali diganti, dengan yang terakhir menggunakan atap sirap kayu jati 

(Suwardi, 2010). 

Kesimpulan 

Arsitektur masjid di Nusantara (Indonesia) telah mengalami transformasi signifikan 

dari abad ke-17 hingga ke-19. Arsitektur masjid ini berhasil mengintegrasikan elemen lokal 

dengan pengaruh asing, seperti penggunaan atap bertingkat, ornamen kayu ukir, dan bentuk 

denah segi empat. Pengaruh kolonial dan perdagangan global memperkenalkan bahan 

bangunan baru seperti batu bata, mortir, besi, dan baja, serta gaya arsitektural baru seperti 

kubah dan menara. Meskipun terpengaruh oleh elemen asing, masjid-masjid di Nusantara 

tetap mempertahankan identitas lokal yang kuat, menunjukkan ketahanan budaya dalam 

menghadapi globalisasi. Masjid tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah tetapi juga 

sebagai pusat komunitas dan simbol identitas budaya. Kesimpulan ini menunjukkan bahwa 

arsitektur masjid di Nusantara mencerminkan sejarah dan budaya yang terus berkembang, 

memperkuat peran masjid dalam kehidupan sosial dan kultural masyarakat Muslim di 

Nusantara. 

Daftar Pustaka 

Aizid, R. (2015). “Sejarah Peradaban Islam Terlengkap: Periode Klasik, Pertengahan 

dan Modern.” Yogyakarta: Diva Press. 

Al-Faruqi, I. R. (1992). “Historical Atlas of the Muslim Peoples.” New York: R. R. 

Publishers. 

Ardalan, N., & Bakhtiar, L. (1973). “The Sense of Unity: The Sufi Tradition in Persian 

Architecture.” Chicago: University of Chicago Press. 

Ashadi. (2017). “Makna Sinkretisme Bentuk Pada Arsitektur Mesjid-Mesjid Walisanga.” 

Jakarta: Penerbit Arsitektur UMJ Press. 

Budi, B. S. (2015). “Masjid Kuno Cirebon.” Bandung: IPLBI. 

De Graaf, H. J., & Pigeaud, T. G. (1985). “Kerajaan-Kerajaan Islam Pertama di Jawa.” 

Jakarta: Pustaka Utama. 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

16 
 

Djamaluddin, C. (2019). “The Evolution of Mosque Architecture in Indonesia.” Leiden: 

Brill. 

Fanani, A. (2009). “Arsitektur Masjid.” Yogyakarta: Bentang Pustaka. 

Grabar, O. (1987). “The Formation of Islamic Art.” New Haven: Yale University Press. 

Gunawan, T. (2014). “Arsitektur dan Peradaban di Indonesia.” Jakarta: Gramedia 

Pustaka Utama. 

Hillenbrand, R. (1994). “Islamic Architecture: Form, Function, and Meaning.” New 

York: Columbia University Press. 

Kuran, T. (1987). “Public and Private Spaces in Muslim Societies.” Oxford: Oxford 

University Press. 

Rosmala, L., et al. (2022). “Arsitektur Multikultural pada Fasad Masjid Agung Sang Cipta 

Rasa Cirebon.”ARSITEKTURA: Jurnal Ilmiah Arsitektur dan Lingkungan 

Binaan, UNS. 

Lombard, D. (1996). “Nusa Jawa: Silang Budaya.” Jakarta: Gramedia Pustaka Utama. 

Lukman, N. (2015). “Cultural Interactions in Indonesian Islamic Architecture.” Jakarta: 

Harapan Press. 

Nasution, K. (2018). “Arsitektur Masjid: Evolusi dan Adaptasi di Indonesia.” Bandung: 

Penerbit ITB. 

Nurmiati. (2018). “Studi Peninggalan Arsitektur Mandar di Kecamatan Banggae 

Kabupaten Majene.” Jurnal al Hikmah, Vol. XX, No. 1. 

Prijotomo, J. (1988). “Ideas and Forms of Javanese Architecture.” Yogyakarta: Gadjah 

Mada University Press. 

Ricklefs, M. C. (2001). “A History of Modern Indonesia.” Stanford: Stanford University 

Press. 

Bahri, S. (2011). “Studi Arkeologi Keagamaan Masjid-Masjid Kuno Bersejarah.” Jakarta: 

Balai Penelitian dan Pengembangan. 

Suwardi. (2010). “Nilai Budaya Arsitektur Masjid Sang Cipta Rasa Cirebon Provinsi 

Jawa Barat.” Patanjala, Vol. 2, No. 2. Bandung: Balai Pelestarian Sejarah dan 

Nilai Tradisional. 

Tjandrasasmita, U. (2009). “Arkeologi Islam Nusantara.” Jakarta: Kepustakaan Populer. 

 

 

 


