JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

Kesenian Biduk Sayak di Desa Lubuk Sepuh, Sarolangun.

Sony Triatmaja
UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi

ABSTRAK

Kesenian merupakan manifestasi dari kekayaan budaya Indonesia yang beragam.
Setiap daerah memiliki identitas kesenian unik yang mencerminkan jati diri
masyarakatnya, seperti Kesenian Biduk Sayak dari Desa Lubuk Sepuh, Kabupaten
Sarolangun. Kesenian ini tetap lestari meski menghadapi gempuran hiburan
modern. Berdasarkan penelitian dengan metode sejarah, Biduk Sayak adalah
pertunjukan balas pantun berisi nasihat yang diiringi tarian tentang tata pergaulan
muda-mudi. Kelestariannya bergantung pada peran generasi muda untuk
mencintai budaya lokal serta dukungan pemerintah melalui integrasinya ke dalam
kurikulum pendidikan seni.

Kata Kunci: Eksistensi, Kesenian Tradisional, Budaya Islam, Biduk Sayak.

Pendahuluan

Manusia, sebagai ciptaan Tuhan yang paling sempurna, dikaruniai akal budi dan
perasaan yang membedakannya dari makhluk lain. Kemampuan unik inilah yang
memungkinkannya untuk berimajinasi dan berkreasi dalam menciptakan keindahan.
Keindahan tersebut pada hakikatnya bersumber dari kebudayaan, yang merupakan produk
olahan cipta, karsa, dan rasa manusia. Hasil kebudayaan ini bersifat universal dan dapat
dinikmati serta dihayati oleh seluruh umat manusia.

Wilayah kepulauan Indonesia yang membentang dari Aceh hingga Papua terdiri atas
17.504 pulau di dalam wilayah kedaulatannya. Selain dikaruniai kekayaan alam dan
keanekaragaman hayati, Indonesia juga memiliki mosaik budaya yang sangat beragam.
Setiap kelompok etnis memiliki tradisi dan kebudayaan unik yang menjadi identitas kolektif
mereka. Nilai-nilai kebudayaan tersebut memiliki makna mendalam bagi komunitasnya dan
diwariskan dari generasi ke generasi, baik melalui lingkungan keluarga maupun komunitas.
Pada hakikatnya, kebudayaan merupakan seluruh kompleksitas gagasan, aktivitas, serta
produk ciptaan manusia dalam kehidupan bermasyarakat yang diperoleh melalui proses
belajar (Koentjaraningrat, 2009). Singkatnya, kebudayaan adalah seluruh sistem
pengetahuan, kepercayaan, seni, hukum, moral, dan tradisi yang dipraktikkan oleh manusia
sebagai bagian dari suatu masyarakat.

Pemahaman terhadap definisi kebudayaan tersebut mengungkapkan bahwa seluruh
aspek kehidupan yang dihasilkan oleh manusia merupakan bagian dari kebudayaan.
Sementara itu, menurut pandangan Malinowski, kebudayaan berfungsi sebagai suatu prinsip
yang menegaskan bahwa setiap aktivitas kebudayaan pada dasarnya bertujuan untuk
memenuhi serangkaian kebutuhan naluriah manusia yang berkaitan dengan segala aspek
kehidupannya (Koentjaraningrat, 2009).

56



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

Pada dasarnya, kebudayaan merupakan sebuah istilah yang merujuk pada seluruh
produk ciptaan manusia yang terwujud dalam bentuk-bentuk ekspresi. Kebudayaan berperan
sebagai wadah yang mengakomodasi hakikat serta pengembangan diri manusia, di mana
hubungan antara keduanya bersifat simbiotik dan tidak terpisahkan. Asal muasal
kebudayaan bersumber dari akal budi dan spiritualitas manusia. Fenomena kebudayaan ini
sering terlihat ketika masyarakat secara massal menghadiri pertunjukan seni di daerah
mereka. Dalam perspektif antropologi, perilaku tersebut didorong oleh insting dasar
manusia. Psikologi mengidentifikasi setidaknya tujuh jenis dorongan insting, salah satunya
adalah dorongan akan keindahan—baik dalam bentuk, warna, suara, maupun gerak. Para
ahli berpendapat bahwa dorongan inilah yang menjadi fondasi bagi unsur kebudayaan yang
vital, yaitu kesenian (Kuntowijoyo, 2006).

Kesenian adalah unsur universal dalam kebudayaan yang sifatnya sosio-religius, yakni
berkaitan erat dengan kehidupan sosial dan kepercayaan masyarakat. Keberadaannya sangat
penting untuk memenuhi kebutuhan psikis dan hiburan. Di Indonesia yang multietnik,
kesenian adalah identitas dan jati diri suatu komunitas. Kesenian tradisional, yang
merupakan hasil kearifan lokal berusia ratusan tahun, adalah bagian yang tidak terpisahkan
dari kehidupan masyarakat pendukungnya (Nabilatunnisa dan Salsabila, 2022).

Kesenian tradisional berfungsi sebagai cerminan budaya lokal sekaligus pemberi corak
khas pada masyarakat suatu daerah, dan juga memberikan gambaran mengenai identitas
suatu bangsa. Setiap kelompok masyarakat melahirkan bentuk-bentuk kesenian unik yang
menjadi penanda identitas budayanya. Salah satunya adalah seni musik. Keunikan seni
musik tradisional dapat diamati dari teknik permainan, karakter suara, cara penyajian, hingga
bentuk organologi instrumennya. Selain lagu daerah, hampir seluruh wilayah Indonesia
memiliki seni musik tradisi, seperti Tarling, Campursari, Jaipongan, Degung, Gambang
Kromong, dan Langgam Jawa. Meskipun sebagian telah punah, beberapa di antaranya masih
bertanan meski menghadapi tantangan berat akibat gempuran berbagai aliran musik
modern—mulai dari pop hingga musik keras—yang lebih mudah diterima oleh indera
pendengaran, khususnya di kalangan generasi muda.

Provinsi Jambi, sebagai salah satu daerah di Indonesia, juga memiliki kekayaan akan
berbagai bentuk kesenian tradisional. Kekayaan ini mencakup seni vokal (seperti lagu
daerah), seni rupa, seni pertunjukan, cerita rakyat, permainan rakyat, tekstil tradisional (kain
batik Jambi dengan corak khasnya), pasar tradisional, serta upacara adat. Keberagaman seni,
budaya, dan tradisi sebagai hasil karya budaya tersebut perlu senantiasa dikembangkan. Para
pengembang budaya memegang peran krusial dalam meningkatkan apresiasi masyarakat
lintas generasi terhadap kekayaan budaya ini. Pertumbuhan dan perkembangan kesenian
sendiri sangat dipengaruhi oleh kondisi spesifik setiap wilayah, sehingga menciptakan
karakteristik yang unik dan beragam di setiap daerah (Setio Agamo, 2013).

Kesenian tradisional Jambi sangat beragam, termasuk seni musik yang memiliki ciri
khas di setiap daerah dan sukunya. Beberapa yang terkenal adalah Rentak Kudo, Krinok,



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

Gitar Tunggal, Pantun Besaut, dan Manau. Di Desa Lubuk Sepuh, terdapat kesenian Biduk
Sayak, yaitu pertunjukan musik tradisional yang ditampilkan sebagai hiburan dalam acara
adat seperti pernikahan atau panen. Bentuknya adalah berbalas pantun yang diiringi musik
tradisional (seperti gendang dan gambus) serta tarian. Biduk Sayak tidak hanya menghibur
tetapi juga mempererat silaturahmi warga. Setiap syair pantun dan gerakan tarinya memiliki
makna tersendiri.

Akan tetapi, berdasarkan realitas di lapangan, kesenian Biduk Sayak kini sudah
semakin jarang dipentaskan. Fenomena ini disebabkan oleh masuknya berbagai alternatif
hiburan modern yang dinilai lebih menarik minat masyarakat desa. Akibatnya, Biduk Sayak
harus bersaing dengan bentuk hiburan modern seperti organ tunggal yang lebih praktis
secara instrumentasi dan mampu menarik lebih banyak penonton, khususnya dari kalangan
generasi muda yang lebih menyukai hiburan kontemporer. Kekhawatiran besar muncul
bahwa tanpa upaya pelestarian yang serius, eksistensi Biduk Sayak akan semakin memudar.
Kekhawatiran ini semakin mengemuka mengingat Biduk Sayak bukan hanya sekadar
kesenian, tetapi juga merupakan representasi budaya yang menjunjung tinggi norma-norma
Islam dan mengandung nilai-nilai nasihat luhur dalam setiap syairnya.

Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan dengan mnggunakan metode sejarah
yang akan dinrasikan secara deskriptif kualiatatif. Instrument pertama pengumpulan data
yang digunakan dalam penelitian ini adalah wawancara, observasi, rekaman, arsip,
dokumen, buku dan jurnal. Kedua verifikasi dengan melalui kritik ekstern dan kritik intern.
Ketiga penulis akan menganalisis data tersebut. Terakhir penulisan atau historiografi yaitu
penulisan hasil penelitian berdasarkan tahapan-tahapan tersebut.

Hasil dan Pembahasan

Kesenian Tradisional Biduk Sayak

Dalam perjalanan hidupnya, setiap masyarakat pasti mengalami dinamika
perubahan. Secara hakikat, perubahan yang terjadi tidak selalu bersifat progresif menuju
kemajuan, tetapi dapat juga bersifat regresif menuju kemunduran. Fenomena perubahan
sendiri telah berlangsung sejak zaman dahulu, yang penyebabnya tidak semata-mata karena
perkembangan zaman, melainkan juga karena peran aktif masyarakat sebagai pelaku
perubahan (Witomo, 2016). Dorongan utama dari perubahan ini seringkali berasal dari sifat
dasar manusia yang tidak pernah puas dengan kondisi yang ada.

Perubaan kebudayaan terjadi di setiap kelompok masyarakat perubahan itu juga
terjadi dalam kesenian Biduk Sayak. Nama "Biduk Sayak" diambil dari tradisi Melayu yang
artinya berbalas pantun dengan musik. Kesenian ini adalah hiburan tradisional yang
menampilkan dua orang yang saling berbalas pantun dengan iringan musik (Bakar, 2015).



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

Pertunjukan Biduk Sayak umumnya diawali dengan sebuah pantun pembuka.
Selanjutnya, dua orang pemain akan saling berbalas pantun yang diiringi oleh para penari
muda-mudi. Iringan musiknya menggunakan alat-alat tradisional seperti gendang kulit, gitar
gambus, gong, dan biola. Selain menampilkan pantun khas lokal, Biduk Sayak juga dapat
menyisipkan lagu-lagu daerah lainnya untuk menciptakan suasana yang lebih meriah.
Kesenian ini memiliki makna mendalam sebagai simbol persaudaraan, media silaturahmi,
serta membawa ketentraman dan kedamaian hati. Karakter syair yang dinyanyikan dalam
Biduk Sayak sangat dinamis dan menyesuaikan dengan perasaan pembawanya; syair akan
bernuansa sedih jika dibawakan dalam keadaan hati yang lara, sementara pantun nasihat
akan didendangkan untuk menggambarkan kearifan orang tua, dan seterusnya.

Pada saat syair Biduk Sayak dilantunkan, terdapat tarian yang mengiringinya. Tarian
ini sarat dengan makna simbolis, yang merepresentasikan tahapan awal perkenalan dan
pertemuan antara bujang dan gadis di ladang saat mereka bekerja. Latar belakang historisnya
adalah karena pada masa lalu, interaksi antara bujang dan gadis sangat terbatas, sehingga
ladang menjadi satu-satunya ruang bagi mereka untuk berinteraksi. Setelah hubungan
semakin dekat, bujang kemudian diperbolehkan mengunjungi rumah gadis untuk melamar.
Jika lamaran disetujui orang tua, prosesi pernikahan pun dilaksanakan. Tarian yang
menggambarkan rangkaian proses ini adalah Tarian Nugal atau Tari Liang Asak, yang
dilakukan oleh bujang dan gadis, mencerminkan kebiasaan masyarakat dalam aktivitas
menugal (membuat lubang tanam) padi. Gerakan tarian ini menirukan aktivitas menugal,
seolah-olah membuat lubang-lubang kecil di ladang untuk menabur benih padi, dengan
menggunakan properti kayu panjang menyerupai alu penumbuk padi (Bajar, 2016). Gerakan
dalam tarian ini secara simbolis merepresentasikan aktivitas pertanian, dimana penari laki-
laki melakukan gerakan menugal (membuat lubang di tanah) menggunakan sebuah kayu,
sementara penari perempuan menirikan gerakan menaburkan benih dan bersenda gurau
layaknya suasana menanam padi secara beramai-ramai. Dari segi busana, penari perempuan
mengenakan baju kurung yang dipadukan dengan kain sarung, serta tutup kepala. Di sisi
lain, penari laki-laki menggunakan pakaian adat berupa teluk belanga dan kopiah.

Biduk sayak ini pelaksaannya dimulai pada malam hari sebelum resepsi pernikahan.
Sebelum dimulainya acara adat pernikahan, akan ada juga tari Sekapur Sirih yang bermakna
menyambut kedatangan pengantin laki-laki, penari menggunakan pakaian adat lengkap dan
tari Selendang yang menggambarkan bahwa masyarakat sedang bersuka cita sehingga
menggunakan selendang sebagai pelengkap tariannya. dan tari tudung yang menggunakan
tudung rotan atau bamboo sebagai pelengkapnya (Bakar, 2016).

Kesenian Biduk Sayak ini terkenal di Desa Lubuk Sepuh pada tahun 1960an, oleh
para leluhur nenek moyang mereka. Seiring berjalannya waktu kesenian ini hampir punah
dan hilang, karena masyarakat lebih menyukai hiburan yang lebih modern yaitu organ
tunggal dengan suara yang lebih besar dan lebih disukai oleh muda-mudi. Melihat kesenian
Biduk Sayak ini yang semakin lama semakin menghilang sehingga membuat salah satu
warga berinisiatif mendirikan sanggar dengan tujuan membangkitkan kembali pesona
budaya lama agar tetap bertahan dimasa yang semakin modern dan mempertahankan agar



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

tidak hilang dimakan zaman. Sanggar seni ini berdiri pada tahun 1980 hingga saat sekarang
(Bakar, 2016). Pada saat pertunjukkan kesenian Biduk Sayak, ada beberapa alat musik
tradisional yang digunakan sebagai pengiring, diantaranya gendang kulit berukuran besar
dan kecil, gitar gambus, biola dan Gong. Cara bermain alat musik ini pun memiliki kekhasan
naik dan turunnya nada menyanyi dan memainkan alat musik tersebut. Syair dalam biduk
sayak ini didominasi dengan syair-syair pantun dan liriknya berisi hal-hal yang positif dan
mengandung nasihat.

Kesenian tradisional daerah beraneka ragam sesuai dengan kedaan daerah setempat.
Kesenian tradisional perlu di pelihara dan di lestarika karena merupakan kekayaan budaya
bangsa. Kesenian tradisional merupakan warisan turun temurun dari nenek moyang, yang
diharapkan terus hidup agar dapat diwariskan pada generasi penerus. Salah satu wujud
kesenian tradisional yang berupa kesenian biduk sayak yang lahir di Desa Pelawan
Kecamatan Sarolangun. Kesenian biduk sayak ini dahulu sudah ada dan terus berkembang
dan teteap eksis sampai sekarang (Bakar, 2016).

Bentuk pelaksanaan Kesenian Biduk Sayak ini didukung oleh beberapa elemen dan
sajian pertunjukan. Elemen-elemen yang mendukung terbentuknya kesenian Biduk Sayak
antara lain, pemain musik, penari dan tempat pementasan, kesenian Biduk Sayak ini di
pertunjukan di Desa Lubuk Sepuh Kecamatan Sarolangun, karena memiliki beberapa fungsi,
yaitu fungsi sebagai hiburan, fungsi sosial dan fungsi pelestarian. Dari berbagai fungsi yang
terdapat dalam pelaksanaan kesenian Biduk Sayak maupun menjaga kelestariannya.

Pengaruh Budaya Islam dalam Kesenian Biduk Sayak.

Kesenian Biduk Sayak di Desa Lubuk Sepuh yang bernuansa Islami mencakup
beberapa jenis pertunjukan, seperti rebana, orkes gambus, dan tari Biduk Sayak, yang
kesemuanya merefleksikan nilai-nilai budaya Islam. Adapun pengaruh Islam dalam
kesenian ini dapat dikategorikan ke dalam tiga aspek utama. Aspek pertama terletak pada
busana penampil yang mencerminkan nilai-nilai keislaman. Aspek kedua tampak pada
gerakan tari yang sederhana dan santun. Sementara itu, aspek ketiga terdapat pada bentuk
penyajiannya yang memiliki kaitan erat dengan tradisi Islam.

Aspek Busana

Pengaruh nilai-nilai Islam dalam kesenian Biduk Sayak tampak pada beberapa aspek,
terutama busana penari yang sesuai dengan ketentuan syariat Islam dengan menutup aurat.
Selain itu, musik dan syair pengiring tarian juga bernuansa Islami, ditandai dengan
penggunaan alat musik khas seperti rebana dan gambus yang memiliki ciri keislaman.
Meskipun pengaruh budaya luar banyak masuk ke Indonesia pada masa kini, hal tersebut
tidak signifikan mengubah kesenian Biduk Sayak. Busana yang digunakan penari tetap
dipertahankan sebagaimana bentuk aslinya tanpa perubahan. Dari segi busana, kesenian ini
telah menyesuaikan diri dengan nilai-nilai Islam meskipun belum sepenuhnya, namun tetap
menunjukkan kesopanan yang kontras dengan tren modern dimana banyak penari masa kini



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

mengenakan pakaian yang menampakkan aurat seperti dalam tarian erotis atau dance yang
jauh dari nilai-nilai Islam (Ruyani, 2016).

Aspek Gerak

Pengaruh budaya Islam dalam kesenian Biduk Sayak tercermin secara khusus melalui
aspek gerakan tarinya. Gerakan tari ini tidak dirancang untuk mempertontonkan aurat, tetapi
justru menitikberatkan pada seni yang mengandung maksud dan tujuan tertentu.
Sebagaimana ditegaskan oleh Wijiyanti (2018), tari tradisional bernuansa Islami kerap
menghindari gerakan yang bersifat sensual dan lebih mengedepankan makna simbolis yang
selaras dengan nilai-nilai agama. Tarian ini didominasi oleh penari perempuan, sementara
partisipasi laki-laki tidak diwajibkan. (Ruyani, 2016) Kebijakan ini didasarkan pada
kekhawatiran bahwa interaksi antara laki-laki dan perempuan dalam tari dapat memicu hal-
hal yang bertentangan dengan norma agama. Oleh karena itu, kesenian Biduk Sayak sengaja
dirancang dengan batasan ruang gerak yang ketat dan meminimalkan persentuhan antara
penari laki-laki dan perempuan. Hal ini sejalan dengan prinsip ikhtilath (larangan bercampur
antara lawan jenis yang bukan mahram) dalam Islam, yang bertujuan untuk menjaga sopan
santun dan ketertiban dalam berkesenian. Selain itu, penari juga diwajibkan mengenakan
pakaian sopan yang menutup aurat serta mematuhi nilai-nilai agama selama pertunjukan.

Aspek Ritual

Pengaruh budaya Islam dalam kesenian Biduk Sayak juga terlihat pada aspek ritual,
dimana para penari dan pemain musik membaca doa sebelum pertunjukan dimulai. Ritual
ini bertujuan untuk memohon perlindungan kepada Allah SWT serta meminta keberkahan
dan ridho-Nya dalam setiap aktivitas, termasuk dalam berkesenian. Sebagai bentuk ketaatan
ajaran Islam, pembacaan doa sebelum melakukan kegiatan merupakan praktik yang penting
bagi umat Muslim. Dari penjelasan mengenai berbagai unsur tersebut, dapat disimpulkan
bahwa pengaruh Islam dalam kesenian Biduk Sayak mencakup tiga aspek utama. Pertama,
aspek busana yang menggunakan pakaian menutup aurat sesuai ketentuan Islam. Kedua,
aspek gerakan yang menampilkan kesopanan dan kesantunan. Ketiga, aspek spiritual
melalui pembacaan doa bersama sebelum pertunjukan untuk memohon keselamatan kepada
Allah SWT.

Musik pengiring dalam kesenian Biduk Sayak memiliki nuansa Islami yang kental,
ditandai dengan penggunaan alat-alat musik khas Arab dan Persia seperti gong, rebana, gitar
gambus, dan biola yang identik dengan tradisi musik Islam. Selain itu, aspek spiritual juga
ditunjukkan melalui pembacaan doa oleh para pemain dan penari sebelum pertunjukan. Doa
yang dilantunkan merupakan doa meminta keselamatan (doa selamat), yang bertujuan
memohon perlindungan kepada Allah SWT agar acara berlangsung lancar, serta keselamatan
bagi semua pihak yang terlibat, termasuk para penonton dan seluruh hadirin (Aini, 2016).



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

Kendala Kesenian Biduk Sayak dalam Mempertahankan Nuansa Islam

Kesenian tradisional seperti Biduk Sayak mengalami kesulitan untuk berkembang.
Salah satu penyebab utamanya adalah minimnya generasi penerus yang mau mempelajari
dan melestarikan kesenian khas daerah ini. Sebagian besar personil Biduk Sayak telah
berkeluarga, sehingga waktu dan fokus mereka terbagi untuk urusan domestik dan tidak
dapat lagi berlatih atau tampil secara maksimal. Di sisi lain, hanya sedikit pemuda yang
tertarik untuk terlibat, baik sebagai penari maupun pemain musik, sehingga kelompok ini
masih sangat bergantung pada anggota senior yang telah berusia lanjut. Selain itu, kurangnya
dukungan dan perhatian dari pemerintah setempat turut menghambat perkembangan
kesenian ini.

Kendala lain adalah rendahnya minat generasi muda terhadap seni tradisional seperti
Biduk Sayak. Mereka enggan menonton, apalagi menjadi pelaku seninya. Kurangnya
fasilitas dan sarana pendukung dari pemerintah juga memperparah kondisi ini (Atik, 2016).
Meskipun alat musik seperti gendang, gitar gambus, biola, dan gong masih tersedia, tidak
ada regenerasi pemain yang memadai. Kaum muda tidak berminat mempelajari alat-alat
musik tersebut, karena menganggap kesenian tradisional sebagai sesuatu yang ketinggalan
zaman dan tidak menarik. Ditambah lagi, pemerintah dinilai kurang memperhatikan potensi
seni tradisional di Desa Lubuk Sepuh (Yusuf, 2016). Minimnya sarana prasarana dan
manajemen pelestarian dari masyarakat juga membuat kesenian ini sulit mendapatkan
bantuan dari pemerintah. Sebaliknya, pemerintah pun dinilai kurang responsif terhadap
potensi seni daerah (Sarnar, 2016).

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa kendala perkembangan
kesenian Biduk Sayak berasal dari dua faktor utama, yaitu faktor internal (kurangnya minat
generasi muda dan masyarakat) dan faktor eksternal (kurangnya dukungan dan perhatian
dari pemerintah).

Meningkatkan Eksistensi Kesenian Biduk Sayak dalam Mempertahankan Budaya
Islam

Berdasarkan pengamatan dan wawancara yang dilakukan di lapangan, terdapat
beberapa upaya yang dapat dilakukan oleh masyarakat Desa Lubuk Sepuh dan pemerintah
untuk mengatasi kendala pelestarian kesenian Biduk Sayak. Pertama, masyarakat perlu
menyelenggarakan penyuluhan kepada generasi muda mengenai pentingnya menjaga dan
melestarikan kesenian tradisional warisan leluhur. Kesenian ini mengandung nilai-nilai
kebaikan yang patut dilestarikan. Orang tua juga berperan memberikan motivasi kepada
anak-anak untuk mempelajari kesenian Biduk Sayak agar tercipta regenerasi dan
kesinambungan di masa depan. Tanpa upaya ini, kesenian tradisional berpotensi meredup
seiring perkembangan zaman (Samar, 2016).



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

Kedua, generasi muda di Desa Lubuk Sepuh harus aktif mempelajari dan
mengembangkan kesenian Biduk Sayak yang sarat dengan nilai sejarah dan kearifan lokal.
Kesenian ini mencerminkan kemajuan seni budaya nenek moyang dan tidak boleh
dipandang sebagai sesuatu yang kuno atau tertinggal (Bakar, 2015). Ketiga, masyarakat
perlu mendirikan dan mengaktifkan kembali sanggar seni sebagai wadah berlatih dan
mengembangkan kesenian Biduk Sayak. Partisipasi aktif masyarakat setempat dalam
sanggar dapat memperluas pengetahuan masyarakat tentang kesenian ini dan mendukung
perkembangannya (Safi’i, 2015).

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa para penggiat seni di Desa
Lubuk Sepuh telah melakukan berbagai upaya untuk melestarikan Biduk Sayak. Upaya
tersebut antara lain memberikan penyuluhan kepada masyarakat tentang pentingnya
mempelajari kesenian tradisional, mendorong peran orang tua dalam mendukung regenerasi,
serta membangkitkan minat generasi muda agar kesenian ini tidak punah tergerus zaman.
Salah satu strategi yang dapat dilakukan pelatih seni untuk meningkatkan minat generasi
muda dan anak-anak terhadap Biduk Sayak adalah dengan mengarahkan pengembangannya
agar selaras dengan tuntutan zaman tanpa menghilangkan esensinya. Seringkali,
pengembangan seni tradisional dikelirukan sebagai upaya mempertahankan bentuk aslinya
secara kaku atau bahkan berusaha mengembalikannya seperti pada awal kelahirannya.
Meskipun upaya ini dapat diterima untuk tujuan dokumentasi dan konservasi, untuk
kepentingan perkembangan yang berkelanjutan, Biduk Sayak justru perlu digarap ulang agar
relevan dengan kebutuhan masyarakat masa kini, baik secara fisik maupun spiritual, tanpa
mengabaikan kekhasan dan identitas dasarnya. Dengan demikian, kesenian ini dapat terus
hidup tanpa kehilangan jati dirinya.

Lebihlanjut Berdasarkan wawancara peneliti dengan Kepala Desa Lubuk Sepuh,
upaya-upaya yang perlu dilakukan pemerintah untuk mengatasi berbagai kendala pelestarian
kesenian tradisional adalah sebagai berikut:

1. Memperluas akses masyarakat untuk menikmati kesenian tradisional agar tumbuh sikap
positif, apresiasi, dan pemahaman terhadap nilai-nilai yang terkandung di dalamnya,
sehingga dapat memperkuat jati diri dan ketahanan budaya.

2. Membina dan mengembangkan kreativitas berkesenian serta mendorong lahirnya daya
cipta para seniman, budayawan, dan pelaku seni melalui kegiatan seperti pertukaran
budaya antardaerah, pertemuan antar-seniman, serta penyelenggaraan festival dan
pagelaran seni budaya daerah.

3. Menggali dan membina kesenian tradisional serta budaya daerah yang dimiliki oleh
Kabupaten Sarolangun.

4. Mendirikan dan menyempurnakan sarana dan prasarana pendukung, seperti gedung aula
seni dan kelengkapan peralatan kesenian.

5. Mendorong dan mendukung pengembangan sumber daya manusia yang mampu
memperkuat pembinaan dan pengembangan kesenian tradisional.

6. Menyelenggarakan serta berpartisipasi dalam festival atau pagelaran kesenian baik di
dalam maupun luar daerah sebagai upaya memotivasi kreativitas seni tradisional.



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

7. Meningkatkan status kesenian tradisional yang telah mengakar di masyarakat, seperti
Biduk Sayak, menjadi kesenian yang potensial dan mendapat pengakuan luas.

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa upaya pelestarian dan pengembangan
kesenian tradisional oleh pemerintah hanya dapat berhasil jika didukung oleh kolaborasi
yang harmonis antara masyarakat dan instansi terkait. Keberhasilan pelestarian budaya tidak
dapat menjadi tanggung jawab satu pihak saja, melainkan memerlukan sinergi dari berbagai
pemangku kepentingan, termasuk Dinas Pendidikan, Dinas Kebudayaan, Dinas Pariwisata,
serta partisipasi aktif masyarakat. Jika kerja sama ini dapat diwujudkan secara optimal, maka
kesenian tradisional seperti Biduk Sayak tidak hanya akan tetap lestari, tetapi juga mampu
berkembang sesuai dengan zaman tanpa kehilangan identitas budayanya.

Selain upaya-upaya yang telah disebutkan, pelestarian kesenian Biduk Sayak juga
memerlukan kolaborasi yang sinergis antara berbagai pihak, termasuk budayawan, tokoh
masyarakat, tokoh agama, tokoh adat, pemerintah, dan para seniman. Kerja sama ini penting
untuk memastikan kesenian ini dapat tetap eksis dan berkembang di Desa Lubuk Sepuh,
Kabupaten Sarolangun. Dengan dukungan bersama dari seluruh pemangku kepentingan,
Biduk Sayak tidak hanya akan terjaga kelestariannya, tetapi juga dapat menjadi simbol
identitas budaya yang terus hidup dan dihargai oleh generasi sekarang maupun yang akan
dating (Illyas, 2016).

Kesimpulan

Berdasarkan penelitian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa Kesenian
Biduk Sayak di Desa Lubuk Sepuh, Kabupaten Sarolangun, merupakan salah satu kekayaan
budaya tradisional yang memiliki nilai historis, sosial, dan spiritual yang tinggi. Kesenian
ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media penyampai nilai-nilai
Islam melalui tiga aspek utama: busana yang menutup aurat, gerakan tari yang santun dan
simbolis, serta ritual pembacaan doa sebelum pertunjukan yang mencerminkan ketaatan
terhadap ajaran agama.

Namun, kesenian ini menghadapi tantangan serius dalam pelestariannya, termasuk
minimnya regenerasi generasi muda, kurangnya minat terhadap seni tradisional, dan
terbatasnya dukungan sarana prasarana serta perhatian dari pemerintah. Kendala ini
bersumber dari faktor internal (kurangnya partisipasi masyarakat dan generasi muda) dan
faktor eksternal (kurangnya dukungan pemerintah).

Untuk menjaga eksistensi Biduk Sayak, diperlukan upaya kolaboratif antara
masyarakat, pemerintah, budayawan, tokoh agama, tokoh adat, dan seniman. Strategi yang
dapat dilakukan meliputi penyuluhan kepada generasi muda, pendirian sanggar seni,
pengintegrasian kesenian into kurikulum pendidikan, serta penyediaan sarana dan prasarana
yang memadai. Selain itu, pengembangan kesenian ini perlu dilakukan dengan
menyesuaikan tuntutan zaman tanpa menghilangkan esensi dan identitas budayanya.



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024.

Dengan sinergi semua pihak, Kesenian Biduk Sayak tidak hanya dapat bertahan dari
gempuran modernisasi, tetapi juga mampu berkembang sebagai simbol identitas budaya
yang relevan bagi generasi sekarang dan mendatang.

Daftar Pustaka

Aini. 2016. Wawancara

Atik, S. 2016. Wawancara

Bajar, Abu. 2016. Wawancara

Bakar, Abu. 2015. Wawancara

Koentjaraningrat. 1987. Sejarah Teori Antropologi, Jakarta: Ul-Press.

Koentjaraningrat. 2009. Pengantar limu Antropologi, Jakarta: PT Rineka cipta

Kuntowijoyo. (2006). Budaya dan Masyarakat. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Ilyas, H. Ichsan. 2016. Wawancara

Nabilatunnisa, S, liya & Salsabilah, A. . (2022). “Kesenian Sebagai Cermin Identitas

Budaya”. TANDA: Jurnal Kajian Budaya, Bahasa Dan Sastra 2(04).

Ruyani, 2016. Wawancara

Samar, R. 2016. Wawancara

Safi’i. 2016. Wawancara

H. Hasip Kalimudin Syam Datuk Setio Agamo. 2013. Seni dan Budaya Adat Jambi, jilid V,
Jambi: Lembaga Adat Provinsi Jambi.

Wijayanti, Tri Yuliana. 2018. ”Seni Tari Dalam Pandangan Islam”. al Fuad: Jurnal Sosial

Keagamaan. 2(2).

Witono, Seno. 2016. “Perubahan Perilaku Masyarakat Dalam Kegiatan Gotong Royong
Kebersihan Lingkungan Di Desa Bunga Putih Kec. Marang Kayu Kabupaten Kutai
Kartanegar”. Journal Sosiatri-Sosiologi, 4 (2)

Yusuf. 2016. Wawancara

Sumber Internet;

https://id.wikipedia.org/wiki/Eksistensi (diakses 8 November 2017).
https://sarolangunkab.bps.go.id (diakses 20 Oktober 2015).
https://www.tempolagu.com. (diakses 17 Oktober 2016).



