
JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

56 

 

Kesenian Biduk Sayak di Desa Lubuk Sepuh, Sarolangun. 

 

Sony Triatmaja 

UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

ABSTRAK 

Kesenian merupakan manifestasi dari kekayaan budaya Indonesia yang beragam. 

Setiap daerah memiliki identitas kesenian unik yang mencerminkan jati diri 

masyarakatnya, seperti Kesenian Biduk Sayak dari Desa Lubuk Sepuh, Kabupaten 

Sarolangun. Kesenian ini tetap lestari meski menghadapi gempuran hiburan 

modern. Berdasarkan penelitian dengan metode sejarah, Biduk Sayak adalah 

pertunjukan balas pantun berisi nasihat yang diiringi tarian tentang tata pergaulan 

muda-mudi. Kelestariannya bergantung pada peran generasi muda untuk 

mencintai budaya lokal serta dukungan pemerintah melalui integrasinya ke dalam 

kurikulum pendidikan seni. 

Kata Kunci: Eksistensi, Kesenian Tradisional, Budaya Islam, Biduk Sayak. 

 

Pendahuluan  

Manusia, sebagai ciptaan Tuhan yang paling sempurna, dikaruniai akal budi dan 

perasaan yang membedakannya dari makhluk lain. Kemampuan unik inilah yang 

memungkinkannya untuk berimajinasi dan berkreasi dalam menciptakan keindahan. 

Keindahan tersebut pada hakikatnya bersumber dari kebudayaan, yang merupakan produk 

olahan cipta, karsa, dan rasa manusia. Hasil kebudayaan ini bersifat universal dan dapat 

dinikmati serta dihayati oleh seluruh umat manusia. 

Wilayah kepulauan Indonesia yang membentang dari Aceh hingga Papua terdiri atas 

17.504 pulau di dalam wilayah kedaulatannya. Selain dikaruniai kekayaan alam dan 

keanekaragaman hayati, Indonesia juga memiliki mosaik budaya yang sangat beragam. 

Setiap kelompok etnis memiliki tradisi dan kebudayaan unik yang menjadi identitas kolektif 

mereka. Nilai-nilai kebudayaan tersebut memiliki makna mendalam bagi komunitasnya dan 

diwariskan dari generasi ke generasi, baik melalui lingkungan keluarga maupun komunitas. 

Pada hakikatnya, kebudayaan merupakan seluruh kompleksitas gagasan, aktivitas, serta 

produk ciptaan manusia dalam kehidupan bermasyarakat yang diperoleh melalui proses 

belajar (Koentjaraningrat, 2009). Singkatnya, kebudayaan adalah seluruh sistem 

pengetahuan, kepercayaan, seni, hukum, moral, dan tradisi yang dipraktikkan oleh manusia 

sebagai bagian dari suatu masyarakat. 

Pemahaman terhadap definisi kebudayaan tersebut mengungkapkan bahwa seluruh 

aspek kehidupan yang dihasilkan oleh manusia merupakan bagian dari kebudayaan. 

Sementara itu, menurut pandangan Malinowski, kebudayaan berfungsi sebagai suatu prinsip 

yang menegaskan bahwa setiap aktivitas kebudayaan pada dasarnya bertujuan untuk 

memenuhi serangkaian kebutuhan naluriah manusia yang berkaitan dengan segala aspek 

kehidupannya (Koentjaraningrat, 2009). 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

 

Pada dasarnya, kebudayaan merupakan sebuah istilah yang merujuk pada seluruh 

produk ciptaan manusia yang terwujud dalam bentuk-bentuk ekspresi. Kebudayaan berperan 

sebagai wadah yang mengakomodasi hakikat serta pengembangan diri manusia, di mana 

hubungan antara keduanya bersifat simbiotik dan tidak terpisahkan. Asal muasal 

kebudayaan bersumber dari akal budi dan spiritualitas manusia. Fenomena kebudayaan ini 

sering terlihat ketika masyarakat secara massal menghadiri pertunjukan seni di daerah 

mereka. Dalam perspektif antropologi, perilaku tersebut didorong oleh insting dasar 

manusia. Psikologi mengidentifikasi setidaknya tujuh jenis dorongan insting, salah satunya 

adalah dorongan akan keindahan—baik dalam bentuk, warna, suara, maupun gerak. Para 

ahli berpendapat bahwa dorongan inilah yang menjadi fondasi bagi unsur kebudayaan yang 

vital, yaitu kesenian (Kuntowijoyo, 2006). 

Kesenian adalah unsur universal dalam kebudayaan yang sifatnya sosio-religius, yakni 

berkaitan erat dengan kehidupan sosial dan kepercayaan masyarakat. Keberadaannya sangat 

penting untuk memenuhi kebutuhan psikis dan hiburan. Di Indonesia yang multietnik, 

kesenian adalah identitas dan jati diri suatu komunitas. Kesenian tradisional, yang 

merupakan hasil kearifan lokal berusia ratusan tahun, adalah bagian yang tidak terpisahkan 

dari kehidupan masyarakat pendukungnya (Nabilatunnisa dan Salsabila, 2022). 

Kesenian tradisional berfungsi sebagai cerminan budaya lokal sekaligus pemberi corak 

khas pada masyarakat suatu daerah, dan juga memberikan gambaran mengenai identitas 

suatu bangsa. Setiap kelompok masyarakat melahirkan bentuk-bentuk kesenian unik yang 

menjadi penanda identitas budayanya. Salah satunya adalah seni musik. Keunikan seni 

musik tradisional dapat diamati dari teknik permainan, karakter suara, cara penyajian, hingga 

bentuk organologi instrumennya. Selain lagu daerah, hampir seluruh wilayah Indonesia 

memiliki seni musik tradisi, seperti Tarling, Campursari, Jaipongan, Degung, Gambang 

Kromong, dan Langgam Jawa. Meskipun sebagian telah punah, beberapa di antaranya masih 

bertahan meski menghadapi tantangan berat akibat gempuran berbagai aliran musik 

modern—mulai dari pop hingga musik keras—yang lebih mudah diterima oleh indera 

pendengaran, khususnya di kalangan generasi muda. 

Provinsi Jambi, sebagai salah satu daerah di Indonesia, juga memiliki kekayaan akan 

berbagai bentuk kesenian tradisional. Kekayaan ini mencakup seni vokal (seperti lagu 

daerah), seni rupa, seni pertunjukan, cerita rakyat, permainan rakyat, tekstil tradisional (kain 

batik Jambi dengan corak khasnya), pasar tradisional, serta upacara adat. Keberagaman seni, 

budaya, dan tradisi sebagai hasil karya budaya tersebut perlu senantiasa dikembangkan. Para 

pengembang budaya memegang peran krusial dalam meningkatkan apresiasi masyarakat 

lintas generasi terhadap kekayaan budaya ini. Pertumbuhan dan perkembangan kesenian 

sendiri sangat dipengaruhi oleh kondisi spesifik setiap wilayah, sehingga menciptakan 

karakteristik yang unik dan beragam di setiap daerah (Setio Agamo, 2013). 

Kesenian tradisional Jambi sangat beragam, termasuk seni musik yang memiliki ciri 

khas di setiap daerah dan sukunya. Beberapa yang terkenal adalah Rentak Kudo, Krinok, 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

 

Gitar Tunggal, Pantun Besaut, dan Manau. Di Desa Lubuk Sepuh, terdapat kesenian Biduk 

Sayak, yaitu pertunjukan musik tradisional yang ditampilkan sebagai hiburan dalam acara 

adat seperti pernikahan atau panen. Bentuknya adalah berbalas pantun yang diiringi musik 

tradisional (seperti gendang dan gambus) serta tarian. Biduk Sayak tidak hanya menghibur 

tetapi juga mempererat silaturahmi warga. Setiap syair pantun dan gerakan tarinya memiliki 

makna tersendiri. 

Akan tetapi, berdasarkan realitas di lapangan, kesenian Biduk Sayak kini sudah 

semakin jarang dipentaskan. Fenomena ini disebabkan oleh masuknya berbagai alternatif 

hiburan modern yang dinilai lebih menarik minat masyarakat desa. Akibatnya, Biduk Sayak 

harus bersaing dengan bentuk hiburan modern seperti organ tunggal yang lebih praktis 

secara instrumentasi dan mampu menarik lebih banyak penonton, khususnya dari kalangan 

generasi muda yang lebih menyukai hiburan kontemporer. Kekhawatiran besar muncul 

bahwa tanpa upaya pelestarian yang serius, eksistensi Biduk Sayak akan semakin memudar. 

Kekhawatiran ini semakin mengemuka mengingat Biduk Sayak bukan hanya sekadar 

kesenian, tetapi juga merupakan representasi budaya yang menjunjung tinggi norma-norma 

Islam dan mengandung nilai-nilai nasihat luhur dalam setiap syairnya. 

Metode Penelitian  

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan dengan mnggunakan metode sejarah 

yang akan dinrasikan secara deskriptif kualiatatif. Instrument pertama pengumpulan data 

yang digunakan dalam penelitian ini adalah wawancara, observasi, rekaman, arsip, 

dokumen, buku dan jurnal. Kedua verifikasi dengan melalui kritik ekstern dan kritik intern. 

Ketiga penulis akan menganalisis data tersebut.  Terakhir penulisan atau historiografi yaitu 

penulisan hasil penelitian berdasarkan tahapan-tahapan tersebut. 

Hasil dan Pembahasan 

Kesenian Tradisional Biduk Sayak  

Dalam perjalanan hidupnya, setiap masyarakat pasti mengalami dinamika 

perubahan. Secara hakikat, perubahan yang terjadi tidak selalu bersifat progresif menuju 

kemajuan, tetapi dapat juga bersifat regresif menuju kemunduran. Fenomena perubahan 

sendiri telah berlangsung sejak zaman dahulu, yang penyebabnya tidak semata-mata karena 

perkembangan zaman, melainkan juga karena peran aktif masyarakat sebagai pelaku 

perubahan (Witomo, 2016). Dorongan utama dari perubahan ini seringkali berasal dari sifat 

dasar manusia yang tidak pernah puas dengan kondisi yang ada. 

Perubaan kebudayaan terjadi di setiap kelompok masyarakat perubahan itu juga 

terjadi dalam kesenian Biduk Sayak. Nama "Biduk Sayak" diambil dari tradisi Melayu yang 

artinya berbalas pantun dengan musik. Kesenian ini adalah hiburan tradisional yang 

menampilkan dua orang yang saling berbalas pantun dengan iringan musik (Bakar, 2015). 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

 

Pertunjukan Biduk Sayak umumnya diawali dengan sebuah pantun pembuka. 

Selanjutnya, dua orang pemain akan saling berbalas pantun yang diiringi oleh para penari 

muda-mudi. Iringan musiknya menggunakan alat-alat tradisional seperti gendang kulit, gitar 

gambus, gong, dan biola. Selain menampilkan pantun khas lokal, Biduk Sayak juga dapat 

menyisipkan lagu-lagu daerah lainnya untuk menciptakan suasana yang lebih meriah. 

Kesenian ini memiliki makna mendalam sebagai simbol persaudaraan, media silaturahmi, 

serta membawa ketentraman dan kedamaian hati. Karakter syair yang dinyanyikan dalam 

Biduk Sayak sangat dinamis dan menyesuaikan dengan perasaan pembawanya; syair akan 

bernuansa sedih jika dibawakan dalam keadaan hati yang lara, sementara pantun nasihat 

akan didendangkan untuk menggambarkan kearifan orang tua, dan seterusnya. 

Pada saat syair Biduk Sayak dilantunkan, terdapat tarian yang mengiringinya. Tarian 

ini sarat dengan makna simbolis, yang merepresentasikan tahapan awal perkenalan dan 

pertemuan antara bujang dan gadis di ladang saat mereka bekerja. Latar belakang historisnya 

adalah karena pada masa lalu, interaksi antara bujang dan gadis sangat terbatas, sehingga 

ladang menjadi satu-satunya ruang bagi mereka untuk berinteraksi. Setelah hubungan 

semakin dekat, bujang kemudian diperbolehkan mengunjungi rumah gadis untuk melamar. 

Jika lamaran disetujui orang tua, prosesi pernikahan pun dilaksanakan. Tarian yang 

menggambarkan rangkaian proses ini adalah Tarian Nugal atau Tari Liang Asak, yang 

dilakukan oleh bujang dan gadis, mencerminkan kebiasaan masyarakat dalam aktivitas 

menugal (membuat lubang tanam) padi. Gerakan tarian ini menirukan aktivitas menugal, 

seolah-olah membuat lubang-lubang kecil di ladang untuk menabur benih padi, dengan 

menggunakan properti kayu panjang menyerupai alu penumbuk padi (Bajar, 2016). Gerakan 

dalam tarian ini secara simbolis merepresentasikan aktivitas pertanian, dimana penari laki-

laki melakukan gerakan menugal (membuat lubang di tanah) menggunakan sebuah kayu, 

sementara penari perempuan menirikan gerakan menaburkan benih dan bersenda gurau 

layaknya suasana menanam padi secara beramai-ramai. Dari segi busana, penari perempuan 

mengenakan baju kurung yang dipadukan dengan kain sarung, serta tutup kepala. Di sisi 

lain, penari laki-laki menggunakan pakaian adat berupa teluk belanga dan kopiah. 

Biduk sayak ini pelaksaannya dimulai pada malam hari sebelum resepsi pernikahan.  

Sebelum dimulainya acara adat pernikahan, akan ada juga tari Sekapur Sirih yang bermakna 

menyambut kedatangan pengantin laki-laki, penari menggunakan  pakaian adat lengkap dan 

tari Selendang yang menggambarkan bahwa masyarakat sedang bersuka cita sehingga 

menggunakan selendang sebagai pelengkap tariannya. dan tari tudung yang menggunakan 

tudung rotan atau bamboo sebagai pelengkapnya (Bakar, 2016). 

Kesenian Biduk Sayak ini terkenal di Desa Lubuk Sepuh pada tahun 1960an, oleh 

para leluhur nenek moyang mereka. Seiring berjalannya waktu kesenian ini hampir punah 

dan hilang, karena masyarakat lebih menyukai hiburan yang lebih modern yaitu organ 

tunggal dengan suara yang lebih besar dan lebih disukai oleh muda-mudi. Melihat kesenian 

Biduk Sayak ini yang semakin lama semakin menghilang sehingga membuat salah satu 

warga berinisiatif mendirikan sanggar dengan tujuan membangkitkan kembali pesona 

budaya lama agar tetap bertahan dimasa yang semakin modern dan mempertahankan agar 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

 

tidak hilang dimakan zaman. Sanggar seni ini berdiri pada tahun 1980 hingga saat sekarang 

(Bakar, 2016). Pada saat pertunjukkan kesenian Biduk Sayak, ada beberapa alat musik 

tradisional yang digunakan sebagai pengiring, diantaranya gendang kulit berukuran besar 

dan kecil, gitar gambus, biola dan Gong. Cara bermain alat musik ini pun memiliki kekhasan 

naik dan turunnya nada menyanyi dan memainkan alat musik tersebut.  Syair dalam biduk 

sayak ini didominasi dengan syair-syair pantun dan liriknya berisi hal-hal yang positif dan 

mengandung nasihat. 

Kesenian tradisional daerah beraneka ragam sesuai dengan kedaan daerah setempat. 

Kesenian tradisional perlu di pelihara dan di lestarika karena merupakan kekayaan budaya 

bangsa. Kesenian tradisional merupakan warisan turun temurun dari nenek moyang, yang 

diharapkan terus hidup agar dapat diwariskan pada generasi penerus. Salah satu wujud 

kesenian tradisional yang berupa kesenian biduk sayak yang lahir di Desa Pelawan 

Kecamatan Sarolangun. Kesenian biduk sayak ini dahulu sudah ada dan terus berkembang 

dan teteap eksis sampai sekarang (Bakar, 2016). 

Bentuk pelaksanaan Kesenian Biduk Sayak ini didukung oleh beberapa elemen dan 

sajian pertunjukan. Elemen-elemen yang mendukung terbentuknya kesenian Biduk Sayak 

antara lain, pemain musik, penari dan tempat pementasan, kesenian Biduk Sayak ini di 

pertunjukan di Desa Lubuk Sepuh Kecamatan Sarolangun, karena memiliki beberapa fungsi, 

yaitu fungsi sebagai hiburan, fungsi sosial dan fungsi pelestarian. Dari berbagai fungsi yang 

terdapat dalam pelaksanaan kesenian Biduk Sayak maupun menjaga kelestariannya. 

Pengaruh Budaya Islam dalam Kesenian Biduk Sayak.  

Kesenian Biduk Sayak di Desa Lubuk Sepuh yang bernuansa Islami mencakup 

beberapa jenis pertunjukan, seperti rebana, orkes gambus, dan tari Biduk Sayak, yang 

kesemuanya merefleksikan nilai-nilai budaya Islam. Adapun pengaruh Islam dalam 

kesenian ini dapat dikategorikan ke dalam tiga aspek utama. Aspek pertama terletak pada 

busana penampil yang mencerminkan nilai-nilai keislaman. Aspek kedua tampak pada 

gerakan tari yang sederhana dan santun. Sementara itu, aspek ketiga terdapat pada bentuk 

penyajiannya yang memiliki kaitan erat dengan tradisi Islam. 

Aspek Busana 

Pengaruh nilai-nilai Islam dalam kesenian Biduk Sayak tampak pada beberapa aspek, 

terutama busana penari yang sesuai dengan ketentuan syariat Islam dengan menutup aurat. 

Selain itu, musik dan syair pengiring tarian juga bernuansa Islami, ditandai dengan 

penggunaan alat musik khas seperti rebana dan gambus yang memiliki ciri keislaman. 

Meskipun pengaruh budaya luar banyak masuk ke Indonesia pada masa kini, hal tersebut 

tidak signifikan mengubah kesenian Biduk Sayak. Busana yang digunakan penari tetap 

dipertahankan sebagaimana bentuk aslinya tanpa perubahan. Dari segi busana, kesenian ini 

telah menyesuaikan diri dengan nilai-nilai Islam meskipun belum sepenuhnya, namun tetap 

menunjukkan kesopanan yang kontras dengan tren modern dimana banyak penari masa kini 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

 

mengenakan pakaian yang menampakkan aurat seperti dalam tarian erotis atau dance yang 

jauh dari nilai-nilai Islam (Ruyani, 2016).  

 

Aspek Gerak  

Pengaruh budaya Islam dalam kesenian Biduk Sayak tercermin secara khusus melalui 

aspek gerakan tarinya. Gerakan tari ini tidak dirancang untuk mempertontonkan aurat, tetapi 

justru menitikberatkan pada seni yang mengandung maksud dan tujuan tertentu. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Wijiyanti (2018), tari tradisional bernuansa Islami kerap 

menghindari gerakan yang bersifat sensual dan lebih mengedepankan makna simbolis yang 

selaras dengan nilai-nilai agama. Tarian ini didominasi oleh penari perempuan, sementara 

partisipasi laki-laki tidak diwajibkan. (Ruyani, 2016) Kebijakan ini didasarkan pada 

kekhawatiran bahwa interaksi antara laki-laki dan perempuan dalam tari dapat memicu hal-

hal yang bertentangan dengan norma agama. Oleh karena itu, kesenian Biduk Sayak sengaja 

dirancang dengan batasan ruang gerak yang ketat dan meminimalkan persentuhan antara 

penari laki-laki dan perempuan. Hal ini sejalan dengan prinsip ikhtilath (larangan bercampur 

antara lawan jenis yang bukan mahram) dalam Islam, yang bertujuan untuk menjaga sopan 

santun dan ketertiban dalam berkesenian. Selain itu, penari juga diwajibkan mengenakan 

pakaian sopan yang menutup aurat serta mematuhi nilai-nilai agama selama pertunjukan. 

Aspek Ritual 

Pengaruh budaya Islam dalam kesenian Biduk Sayak juga terlihat pada aspek ritual, 

dimana para penari dan pemain musik membaca doa sebelum pertunjukan dimulai. Ritual 

ini bertujuan untuk memohon perlindungan kepada Allah SWT serta meminta keberkahan 

dan ridho-Nya dalam setiap aktivitas, termasuk dalam berkesenian. Sebagai bentuk ketaatan 

ajaran Islam, pembacaan doa sebelum melakukan kegiatan merupakan praktik yang penting 

bagi umat Muslim. Dari penjelasan mengenai berbagai unsur tersebut, dapat disimpulkan 

bahwa pengaruh Islam dalam kesenian Biduk Sayak mencakup tiga aspek utama. Pertama, 

aspek busana yang menggunakan pakaian menutup aurat sesuai ketentuan Islam. Kedua, 

aspek gerakan yang menampilkan kesopanan dan kesantunan. Ketiga, aspek spiritual 

melalui pembacaan doa bersama sebelum pertunjukan untuk memohon keselamatan kepada 

Allah SWT. 

Musik pengiring dalam kesenian Biduk Sayak memiliki nuansa Islami yang kental, 

ditandai dengan penggunaan alat-alat musik khas Arab dan Persia seperti gong, rebana, gitar 

gambus, dan biola yang identik dengan tradisi musik Islam. Selain itu, aspek spiritual juga 

ditunjukkan melalui pembacaan doa oleh para pemain dan penari sebelum pertunjukan. Doa 

yang dilantunkan merupakan doa meminta keselamatan (doa selamat), yang bertujuan 

memohon perlindungan kepada Allah SWT agar acara berlangsung lancar, serta keselamatan 

bagi semua pihak yang terlibat, termasuk para penonton dan seluruh hadirin (Aini, 2016).  

 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

 

Kendala Kesenian Biduk Sayak dalam Mempertahankan Nuansa Islam 

Kesenian tradisional seperti Biduk Sayak mengalami kesulitan untuk berkembang. 

Salah satu penyebab utamanya adalah minimnya generasi penerus yang mau mempelajari 

dan melestarikan kesenian khas daerah ini. Sebagian besar personil Biduk Sayak telah 

berkeluarga, sehingga waktu dan fokus mereka terbagi untuk urusan domestik dan tidak 

dapat lagi berlatih atau tampil secara maksimal. Di sisi lain, hanya sedikit pemuda yang 

tertarik untuk terlibat, baik sebagai penari maupun pemain musik, sehingga kelompok ini 

masih sangat bergantung pada anggota senior yang telah berusia lanjut. Selain itu, kurangnya 

dukungan dan perhatian dari pemerintah setempat turut menghambat perkembangan 

kesenian ini. 

Kendala lain adalah rendahnya minat generasi muda terhadap seni tradisional seperti 

Biduk Sayak. Mereka enggan menonton, apalagi menjadi pelaku seninya. Kurangnya 

fasilitas dan sarana pendukung dari pemerintah juga memperparah kondisi ini (Atik, 2016). 

Meskipun alat musik seperti gendang, gitar gambus, biola, dan gong masih tersedia, tidak 

ada regenerasi pemain yang memadai. Kaum muda tidak berminat mempelajari alat-alat 

musik tersebut, karena menganggap kesenian tradisional sebagai sesuatu yang ketinggalan 

zaman dan tidak menarik. Ditambah lagi, pemerintah dinilai kurang memperhatikan potensi 

seni tradisional di Desa Lubuk Sepuh (Yusuf, 2016). Minimnya sarana prasarana dan 

manajemen pelestarian dari masyarakat juga membuat kesenian ini sulit mendapatkan 

bantuan dari pemerintah. Sebaliknya, pemerintah pun dinilai kurang responsif terhadap 

potensi seni daerah (Sarnar, 2016). 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa kendala perkembangan 

kesenian Biduk Sayak berasal dari dua faktor utama, yaitu faktor internal (kurangnya minat 

generasi muda dan masyarakat) dan faktor eksternal (kurangnya dukungan dan perhatian 

dari pemerintah). 

Meningkatkan Eksistensi Kesenian Biduk Sayak dalam Mempertahankan Budaya 

Islam  

Berdasarkan pengamatan dan wawancara yang dilakukan di lapangan, terdapat 

beberapa upaya yang dapat dilakukan oleh masyarakat Desa Lubuk Sepuh dan pemerintah 

untuk mengatasi kendala pelestarian kesenian Biduk Sayak. Pertama, masyarakat perlu 

menyelenggarakan penyuluhan kepada generasi muda mengenai pentingnya menjaga dan 

melestarikan kesenian tradisional warisan leluhur. Kesenian ini mengandung nilai-nilai 

kebaikan yang patut dilestarikan. Orang tua juga berperan memberikan motivasi kepada 

anak-anak untuk mempelajari kesenian Biduk Sayak agar tercipta regenerasi dan 

kesinambungan di masa depan. Tanpa upaya ini, kesenian tradisional berpotensi meredup 

seiring perkembangan zaman (Samar, 2016). 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

 

Kedua, generasi muda di Desa Lubuk Sepuh harus aktif mempelajari dan 

mengembangkan kesenian Biduk Sayak yang sarat dengan nilai sejarah dan kearifan lokal. 

Kesenian ini mencerminkan kemajuan seni budaya nenek moyang dan tidak boleh 

dipandang sebagai sesuatu yang kuno atau tertinggal (Bakar, 2015). Ketiga, masyarakat 

perlu mendirikan dan mengaktifkan kembali sanggar seni sebagai wadah berlatih dan 

mengembangkan kesenian Biduk Sayak. Partisipasi aktif masyarakat setempat dalam 

sanggar dapat memperluas pengetahuan masyarakat tentang kesenian ini dan mendukung 

perkembangannya (Safi’i, 2015). 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa para penggiat seni di Desa 

Lubuk Sepuh telah melakukan berbagai upaya untuk melestarikan Biduk Sayak. Upaya 

tersebut antara lain memberikan penyuluhan kepada masyarakat tentang pentingnya 

mempelajari kesenian tradisional, mendorong peran orang tua dalam mendukung regenerasi, 

serta membangkitkan minat generasi muda agar kesenian ini tidak punah tergerus zaman. 

Salah satu strategi yang dapat dilakukan pelatih seni untuk meningkatkan minat generasi 

muda dan anak-anak terhadap Biduk Sayak adalah dengan mengarahkan pengembangannya 

agar selaras dengan tuntutan zaman tanpa menghilangkan esensinya. Seringkali, 

pengembangan seni tradisional dikelirukan sebagai upaya mempertahankan bentuk aslinya 

secara kaku atau bahkan berusaha mengembalikannya seperti pada awal kelahirannya. 

Meskipun upaya ini dapat diterima untuk tujuan dokumentasi dan konservasi, untuk 

kepentingan perkembangan yang berkelanjutan, Biduk Sayak justru perlu digarap ulang agar 

relevan dengan kebutuhan masyarakat masa kini, baik secara fisik maupun spiritual, tanpa 

mengabaikan kekhasan dan identitas dasarnya. Dengan demikian, kesenian ini dapat terus 

hidup tanpa kehilangan jati dirinya. 

Lebihlanjut Berdasarkan wawancara peneliti dengan Kepala Desa Lubuk Sepuh, 

upaya-upaya yang perlu dilakukan pemerintah untuk mengatasi berbagai kendala pelestarian 

kesenian tradisional adalah sebagai berikut: 

1. Memperluas akses masyarakat untuk menikmati kesenian tradisional agar tumbuh sikap 

positif, apresiasi, dan pemahaman terhadap nilai-nilai yang terkandung di dalamnya, 

sehingga dapat memperkuat jati diri dan ketahanan budaya. 

2. Membina dan mengembangkan kreativitas berkesenian serta mendorong lahirnya daya 

cipta para seniman, budayawan, dan pelaku seni melalui kegiatan seperti pertukaran 

budaya antardaerah, pertemuan antar-seniman, serta penyelenggaraan festival dan 

pagelaran seni budaya daerah. 

3. Menggali dan membina kesenian tradisional serta budaya daerah yang dimiliki oleh 

Kabupaten Sarolangun. 

4. Mendirikan dan menyempurnakan sarana dan prasarana pendukung, seperti gedung aula 

seni dan kelengkapan peralatan kesenian. 

5. Mendorong dan mendukung pengembangan sumber daya manusia yang mampu 

memperkuat pembinaan dan pengembangan kesenian tradisional. 

6. Menyelenggarakan serta berpartisipasi dalam festival atau pagelaran kesenian baik di 

dalam maupun luar daerah sebagai upaya memotivasi kreativitas seni tradisional. 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

 

7. Meningkatkan status kesenian tradisional yang telah mengakar di masyarakat, seperti 

Biduk Sayak, menjadi kesenian yang potensial dan mendapat pengakuan luas. 

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa upaya pelestarian dan pengembangan 

kesenian tradisional oleh pemerintah hanya dapat berhasil jika didukung oleh kolaborasi 

yang harmonis antara masyarakat dan instansi terkait. Keberhasilan pelestarian budaya tidak 

dapat menjadi tanggung jawab satu pihak saja, melainkan memerlukan sinergi dari berbagai 

pemangku kepentingan, termasuk Dinas Pendidikan, Dinas Kebudayaan, Dinas Pariwisata, 

serta partisipasi aktif masyarakat. Jika kerja sama ini dapat diwujudkan secara optimal, maka 

kesenian tradisional seperti Biduk Sayak tidak hanya akan tetap lestari, tetapi juga mampu 

berkembang sesuai dengan zaman tanpa kehilangan identitas budayanya. 

Selain upaya-upaya yang telah disebutkan, pelestarian kesenian Biduk Sayak juga 

memerlukan kolaborasi yang sinergis antara berbagai pihak, termasuk budayawan, tokoh 

masyarakat, tokoh agama, tokoh adat, pemerintah, dan para seniman. Kerja sama ini penting 

untuk memastikan kesenian ini dapat tetap eksis dan berkembang di Desa Lubuk Sepuh, 

Kabupaten Sarolangun. Dengan dukungan bersama dari seluruh pemangku kepentingan, 

Biduk Sayak tidak hanya akan terjaga kelestariannya, tetapi juga dapat menjadi simbol 

identitas budaya yang terus hidup dan dihargai oleh generasi sekarang maupun yang akan 

dating (Ilyas, 2016). 

Kesimpulan 

Berdasarkan penelitian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa Kesenian 

Biduk Sayak di Desa Lubuk Sepuh, Kabupaten Sarolangun, merupakan salah satu kekayaan 

budaya tradisional yang memiliki nilai historis, sosial, dan spiritual yang tinggi. Kesenian 

ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media penyampai nilai-nilai 

Islam melalui tiga aspek utama: busana yang menutup aurat, gerakan tari yang santun dan 

simbolis, serta ritual pembacaan doa sebelum pertunjukan yang mencerminkan ketaatan 

terhadap ajaran agama. 

Namun, kesenian ini menghadapi tantangan serius dalam pelestariannya, termasuk 

minimnya regenerasi generasi muda, kurangnya minat terhadap seni tradisional, dan 

terbatasnya dukungan sarana prasarana serta perhatian dari pemerintah. Kendala ini 

bersumber dari faktor internal (kurangnya partisipasi masyarakat dan generasi muda) dan 

faktor eksternal (kurangnya dukungan pemerintah). 

Untuk menjaga eksistensi Biduk Sayak, diperlukan upaya kolaboratif antara 

masyarakat, pemerintah, budayawan, tokoh agama, tokoh adat, dan seniman. Strategi yang 

dapat dilakukan meliputi penyuluhan kepada generasi muda, pendirian sanggar seni, 

pengintegrasian kesenian into kurikulum pendidikan, serta penyediaan sarana dan prasarana 

yang memadai. Selain itu, pengembangan kesenian ini perlu dilakukan dengan 

menyesuaikan tuntutan zaman tanpa menghilangkan esensi dan identitas budayanya. 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 1 Januari 2024. 

 

Dengan sinergi semua pihak, Kesenian Biduk Sayak tidak hanya dapat bertahan dari 

gempuran modernisasi, tetapi juga mampu berkembang sebagai simbol identitas budaya 

yang relevan bagi generasi sekarang dan mendatang. 

Daftar Pustaka  

Aini. 2016. Wawancara 

Atik, S. 2016. Wawancara 

Bajar, Abu. 2016. Wawancara  

Bakar, Abu. 2015. Wawancara 

Koentjaraningrat. 1987. Sejarah Teori Antropologi, Jakarta: UI-Press.  

Koentjaraningrat. 2009.  Pengantar Ilmu Antropologi, Jakarta: PT Rineka cipta 

Kuntowijoyo. (2006). Budaya dan Masyarakat. Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Ilyas, H. Ichsan. 2016. Wawancara 

Nabilatunnisa, S, liya & Salsabilah, A. . (2022). “Kesenian Sebagai Cermin Identitas 

Budaya”. TANDA: Jurnal Kajian Budaya, Bahasa Dan Sastra  2(04). 

Ruyani, 2016. Wawancara 

Samar, R. 2016. Wawancara 

Safi’i. 2016. Wawancara 

H. Hasip Kalimudin Syam Datuk Setio Agamo. 2013. Seni dan Budaya Adat Jambi, jilid V, 

Jambi: Lembaga Adat Provinsi Jambi. 

Wijayanti, Tri Yuliana. 2018. ”Seni Tari Dalam Pandangan Islam”. al Fuad: Jurnal Sosial 

Keagamaan. 2(2). 
Witono, Seno. 2016. “Perubahan Perilaku Masyarakat Dalam Kegiatan  Gotong Royong 

Kebersihan  Lingkungan Di Desa Bunga Putih  Kec. Marang Kayu Kabupaten  Kutai 

Kartanegar”. Journal Sosiatri-Sosiologi, 4 (2) 

 

Yusuf. 2016. Wawancara 

 

Sumber Internet;  

https://id.wikipedia.org/wiki/Eksistensi (diakses 8 November 2017).  

https://sarolangunkab.bps.go.id (diakses 20 Oktober 2015).  

https://www.tempolagu.com. (diakses 17 Oktober 2016).  

 


