JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024.

MAKNA MANIA MUKO DALAM PROSESI PERNIKAHAN DI DESA
BUKIT KECAMATAN PELAWAN KABUPATEN SAROLANGUN

Muhammad Sadan

muhammadsadan95@agmail.com

SMAN 7 SAROLANGUN
ABSTRAK

Penelitian ini membahas makna tradisi mania muko dalam prosesi pernikahan
masyarakat Desa Bukit, Kecamatan Pelawan, Kabupaten Sarolangun. Tradisi ini
merupakan salah satu unsur kebudayaan lokal yang masih dipertahankan di
tengah arus modernisasi. Makanan tradisional mania muko memiliki nilai
simbolik dan fungsi sosial yang erat kaitannya dengan upacara adat pernikahan.
Penelitian ini  bertujuan untuk mengidentifikasi alasan masyarakat
mempertahankan tradisi mania muko, menjelaskan tujuan pelaksanaannya, serta
menguraikan makna yang terkandung di dalamnya. Metode penelitian
menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan teknik pengumpulan data
melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa mania muko berfungsi sebagai media penyambutan tamu, sarana
mempererat silaturahmi antara kedua keluarga mempelai, serta simbol
keharmonisan rumah tangga. Tradisi ini mencerminkan identitas budaya Melayu
di Sarolangun yang kaya akan nilai gotong royong, penghormatan kepada tamu,
dan doa bersama untuk pengantin. Kesimpulan penelitian menegaskan
pentingnya pelestarian tradisi ini sebagai warisan budaya takbenda yang
memiliki fungsi sosial, estetika, dan religius.

Kata Kunci: Mania Muko, Tradisi Pernikahan, Budaya Lokal, Adat Melayu,
Sarolangun

ABSTRACT

This research explores the meaning of the mania muko tradition in the wedding
ceremony of the Bukit Village community, Pelawan District, Sarolangun
Regency. This tradition represents a local cultural element that has been
preserved amidst modernization. The traditional food mania muko carries
symbolic values and social functions closely related to customary wedding
rituals. This study aims to identify the reasons for maintaining the mania muko
tradition, explain its objectives, and elaborate on its cultural meanings. The
research employed a qualitative-descriptive approach, collecting data through
observation, interviews, and documentation. Findings reveal that mania muko
functions as a means of welcoming guests, strengthening ties between the two
families, and symbolizing marital harmony. It reflects the Malay cultural
identity in Sarolangun, rich in mutual cooperation, hospitality, and collective
prayers for the bride and groom. The study concludes that preserving this
tradition is crucial as it constitutes an intangible cultural heritage with social,
aesthetic, and religious values.


mailto:muhammadsadan95@gmail.com

JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024.

Keywords: Mania Muko, Wedding Tradition, Local Culture, Malay Custom,
Sarolangun
Pendahuluan

Kebudayaan merupakan keseluruhan sistem gagasan, tindakan, dan hasil karya
manusia yang diperoleh melalui proses belajar (Koentjaraningrat, 2009). Dalam konteks
masyarakat Indonesia, kebudayaan mencakup berbagai aspek kehidupan yang diwariskan
secara turun-temurun, baik dalam bentuk material maupun non-material. Salah satu
manifestasi kebudayaan yang masih bertahan hingga kini adalah adat istiadat. Adat
berfungsi tidak hanya sebagai seperangkat aturan sosial, tetapi juga sebagai pedoman
perilaku yang mengatur hubungan antarindividu maupun kelompok. Di antara beragam
bentuk adat, prosesi pernikahan menempati posisi penting karena tidak hanya mengatur
hubungan antara dua individu yang menikah, melainkan juga merekatkan hubungan sosial
antarkeluarga, suku, dan masyarakat luas. Pernikahan adat tidak semata-mata dipandang
sebagai akad atau ikatan lahir batin antara mempelai, tetapi juga merupakan wadah ekspresi
identitas budaya. Dalam banyak komunitas di Indonesia, prosesi pernikahan menjadi ruang
untuk mempertunjukkan simbol-simbol budaya yang sarat makna, baik melalui pakaian,
musik, tarian, maupun sajian makanan. Makanan tradisional, dalam hal ini, bukan sekadar
konsumsi fisik, melainkan juga media komunikasi simbolik yang menyampaikan pesan-
pesan sosial, religius, dan budaya.

Di Desa Bukit, Kecamatan Pelawan, Kabupaten Sarolangun, terdapat satu unsur
makanan tradisional yang memiliki peran sentral dalam prosesi pernikahan, yaitu mania
muko. Hidangan ini secara turun-temurun dihadirkan dalam setiap pernikahan adat
setempat. Walaupun secara fisik terlihat sederhana, mania muko mengandung nilai-nilai
simbolik yang diyakini membawa berkah bagi kedua mempelai. Keberadaannya tidak dapat
dilepaskan dari rangkaian prosesi adat yang telah diwariskan oleh para leluhur, sehingga
setiap elemen pembuatannya, mulai dari bahan, teknik pengolahan, hingga waktu
penyajiannya memiliki makna tersendiri. Fenomena bertahannya tradisi mania muko
menarik untuk dikaji mengingat banyak tradisi lokal di berbagai daerah mulai tergerus oleh
arus modernisasi. Perubahan gaya hidup, pola konsumsi, dan pengaruh budaya global
seringkali mengakibatkan generasi muda kurang mengenal atau bahkan meninggalkan
tradisi leluhur. Dalam konteks ini, mania muko menjadi contoh nyata bagaimana suatu
tradisi mampu bertahan di tengah perubahan sosial yang cepat, sekaligus menjadi
representasi ketahanan budaya masyarakat Desa Bukit.

Beberapa penelitian terdahulu telah mengungkap peran makanan tradisional dalam
berbagai ritual adat (Sasmita, 2015; Ayunda, 2016). Namun, kajian yang secara khusus
membahas mania muko dalam prosesi pernikahan di Desa Bukit masih sangat terbatas. Hal
ini membuka ruang penelitian untuk menggali lebih dalam tentang latar belakang
pelestarian tradisi ini, tujuan yang terkandung di dalamnya, serta makna simbolik yang
diinterpretasikan oleh masyarakat setempat. Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan untuk

2



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024.

menjawab tiga pertanyaan utama: (1) Bagaimana sejarah tradisi mania muko dalam
pernikahan? (2) Bagaimana prosesi tradisi mania muko dalam pernikahan? dan (3)
Mengapa masyarakat Desa Bukit mempertahankan tradisi mania muko dalam pernikahan?

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif.
Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk memahami fenomena budaya secara mendalam
melalui interpretasi makna yang terkandung di dalamnya (Creswell, 2014). Fokus utama
penelitian ini adalah mengkaji tradisi mania muko dalam prosesi pernikahan di Desa Bukit,
Kecamatan Pelawan, Kabupaten Sarolangun, sehingga diperlukan pengumpulan data yang
bersifat naturalistik dan kontekstual sesuai dengan kondisi lapangan. Lokasi penelitian
berada di Desa Bukit, sebuah desa yang masih memegang teguh adat istiadat Melayu dengan
ciri khas pada pelaksanaan prosesi pernikahan. Peneliti melakukan pengumpulan data
selama beberapa minggu melalui keterlibatan langsung di lapangan. Sumber data terdiri dari
data primer dan sekunder. Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan
informan kunci, seperti ketua adat, tokoh agama, sesepuh desa, keluarga mempelai, serta
masyarakat yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi. Sementara itu, data sekunder
diperoleh dari dokumen-dokumen desa, arsip adat, literatur tentang budaya Melayu, serta
hasil penelitian terdahulu yang relevan.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif, wawancara
mendalam, dan dokumentasi. Observasi partisipatif digunakan untuk mengamati secara
langsung proses pembuatan dan penyajian mania muko, termasuk interaksi sosial yang
menyertainya, sehingga peneliti dapat memahami konteks budaya yang melatarbelakangi
tradisi tersebut (Spradley, 1980). Wawancara mendalam dilakukan dengan panduan semi-
terstruktur untuk memberikan keleluasaan bagi informan dalam menyampaikan pengalaman
dan pandangan mereka. Dokumentasi dilakukan dengan mengumpulkan foto, video, serta
catatan tertulis yang berkaitan dengan prosesi pernikahan dan tradisi mania muko. Data yang
terkumpul dianalisis secara kualitatif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan (Miles, Huberman, & Saldafia, 2014). Analisis domain digunakan
untuk memetakan elemen-elemen penting dalam tradisi mania muko, dilanjutkan dengan
analisis taksonomi untuk mengklasifikasikan hubungan antarunsur, dan analisis
komponensial untuk mengidentifikasi makna yang terkandung di dalamnya. Validitas data
diuji melalui teknik triangulasi sumber, yakni membandingkan informasi dari berbagai
informan dan sumber data untuk memastikan keabsahan temuan penelitian (Patton, 2002).
Dengan menggunakan metode ini, diharapkan penelitian mampu menghasilkan gambaran
yang komprehensif tentang alasan pelestarian, tujuan, dan makna tradisi mania muko dalam
prosesi pernikahan di Desa Bukit, serta memberikan kontribusi bagi kajian budaya dan
pelestarian warisan takbenda.

Hasil dan Pembahasan

Gambaran Umum Desa Bukit



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024.

Desa Bukit merupakan salah satu desa yang terletak di Kecamatan Pelawan,
Kabupaten Sarolangun, Provinsi Jambi. Desa ini dihuni oleh mayoritas masyarakat dari
suku Bathin, yang merupakan salah satu kelompok etnis asli Jambi, serta sebagian
pendatang dari suku Minangkabau. Kehadiran dua kelompok etnis ini membentuk karakter
sosial-budaya yang khas, di mana nilai-nilai lokal suku Bathin berpadu dengan tradisi
Minangkabau yang kuat dalam adat dan sistem kekerabatan. Meskipun memiliki latar
belakang etnis yang berbeda, masyarakat Desa Bukit mampu hidup berdampingan secara
harmonis dengan tetap mempertahankan identitas budaya masing-masing. Nilai adat
memegang peranan penting dalam kehidupan masyarakat Desa Bukit, terutama dalam
penyelenggaraan prosesi-prosesi adat seperti pernikahan, khitanan, dan upacara adat
lainnya. Prosesi pernikahan, khususnya, menjadi momen penting yang tidak hanya
menyatukan dua individu, tetapi juga melibatkan seluruh lapisan masyarakat. Dalam
konteks ini, adat tidak hanya dipahami sebagai warisan leluhur, tetapi juga sebagai panduan
moral dan sosial yang mengatur hubungan antaranggota masyarakat.

Salah satu kekhasan Desa Bukit adalah kuatnya sistem sosial berbasis gotong royong.
Budaya saling membantu ini tidak hanya terlihat dalam kegiatan sehari-hari, seperti bertani
atau membangun rumah, tetapi juga sangat menonjol dalam pelaksanaan upacara adat.
Ketika ada acara pernikahan, seluruh warga akan terlibat dalam berbagai tahapan persiapan,
mulai dari memasak, menghias tempat acara, hingga menyambut tamu. Tradisi mania muko
menjadi salah satu bentuk kegiatan yang memerlukan kerja sama kolektif, di mana proses
pembuatan dan penyajiannya melibatkan partisipasi aktif dari para perempuan dan sesepuh
desa. Gotong royong dalam tradisi mania muko tidak hanya dimaknai sebagai bentuk
solidaritas sosial, tetapi juga sebagai media untuk memperkuat ikatan emosional
antarwarga. Keterlibatan masyarakat secara langsung dalam setiap tahap prosesi
menjadikan mania muko bukan sekadar sajian makanan, melainkan simbol persatuan dan
kebersamaan. Oleh karena itu, nilai-nilai sosial yang mengakar di Desa Bukit menjadi faktor
penting yang mempengaruhi keberlangsungan tradisi ini dari generasi ke generasi.

Sejarah Mania Muko

Tradisi mania muko di Desa Bukit memiliki akar sejarah yang panjang dan erat
kaitannya dengan sistem nilai dan adat istiadat masyarakat setempat. Berdasarkan penuturan
para tetua adat, keberadaan mania muko sudah dikenal sejak zaman nenek moyang dan
diwariskan secara turun-temurun. Awalnya, hidangan ini berfungsi sebagai sajian khusus
dalam upacara penyambutan tamu kehormatan pada berbagai kegiatan adat, seperti
musyawarah kampung atau perayaan besar pasca panen. Seiring berjalannya waktu,
perannya mengerucut menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari prosesi pernikahan adat.
Kata “mania muko” sendiri dipercaya memiliki makna simbolik. Dalam bahasa lokal, istilah
ini merujuk pada tindakan “menyambut dengan wajah” atau “menyongsong dengan penuh
keramahan.” Makna tersebut sejalan dengan fungsi utamanya, yakni menyambut
rombongan mempelai laki-laki yang datang ke rumah mempelai perempuan. Hidangan ini

bukan sekadar pelengkap jamuan, melainkan bentuk penghormatan sekaligus doa yang



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024.

disampaikan secara simbolik melalui penyajian makanan. Menurut Kkepercayaan
masyarakat, mania muko juga melambangkan keterbukaan hati keluarga tuan rumah dalam
menerima mempelai pria sebagai bagian dari keluarga besar.

Secara historis, mania muko juga merefleksikan dinamika interaksi budaya di Desa
Bukit. Kehadiran penduduk Minangkabau yang merantau ke wilayah ini membawa
pengaruh pada pola penyajian dan bumbu masakan. Namun, inti tradisi tetap bersumber dari
adat suku Bathin yang menempatkan makanan sebagai simbol utama penghormatan. Proses
adaptasi ini menghasilkan bentuk mania muko yang unik: ia memadukan cita rasa khas
Melayu Jambi dengan sentuhan kuliner Minangkabau, sekaligus mempertahankan makna
filosofis yang diwariskan dari generasi sebelumnya. Dari perspektif antropologi simbolik
(Geertz, 1973), mania muko dapat dipandang sebagai sistem tanda yang merepresentasikan
nilai-nilai sosial masyarakat Desa Bukit. Proses pembuatannya dilakukan secara kolektif
oleh para perempuan, yang melambangkan kerja sama dan gotong royong. Bahan-bahan
yang digunakan, seperti tepung beras, kelapa, dan gula merah, dipilih bukan hanya karena
ketersediaannya secara lokal, tetapi juga karena memiliki makna simbolis: tepung beras
melambangkan kesucian niat, kelapa sebagai simbol keberkahan yang menyeluruh, dan gula
merah yang manis sebagai doa untuk kehidupan rumah tangga yang harmonis.

Perjalanan mania muko hingga menjadi bagian inti prosesi pernikahan juga tidak lepas
dari peran lembaga adat. Lembaga ini menetapkan bahwa setiap pernikahan adat wajib
menyertakan mania muko sebagai salah satu syarat kelengkapan prosesi. Keputusan ini
bertujuan menjaga kontinuitas tradisi di tengah arus perubahan zaman. Bahkan, di masa
sekarang ketika banyak unsur adat mulai ditinggalkan, mania muko masih tetap
dipertahankan, menunjukkan kekuatannya sebagai simbol identitas budaya Desa Bukit.
Dengan demikian, sejarah mania muko tidak hanya berbicara tentang sebuah hidangan
tradisional, tetapi juga mencerminkan sejarah sosial masyarakat Desa Bukit itu sendiri,
sebuah perjalanan budaya yang menggabungkan warisan leluhur, adaptasi lintas etnis, dan
keteguhan untuk mempertahankan nilai-nilai kebersamaan.

Pelaksanaan Mania Muko dalam Prosesi Pernikahan

Pelaksanaan tradisi mania muko dalam prosesi pernikahan di Desa Bukit mengikuti
alur yang telah diwariskan secara turun-temurun. Seluruh tahapan dilakukan dengan penuh
kehati-hatian dan mengacu pada aturan adat yang berlaku. Meskipun terlihat sederhana,
setiap langkah mengandung simbol dan nilai yang dimaknai oleh masyarakat setempat
sebagai doa, penghormatan, dan pengikat silaturahmi.

Tahap awal persiapan bahan dan peralatan; dimulai beberapa hari sebelum acara
pernikahan. Keluarga mempelai perempuan bersama para tetua perempuan di desa akan
mengumpulkan bahan-bahan utama, seperti tepung beras, kelapa parut, gula merah, dan
santan. Semua bahan diperoleh dari hasil bumi setempat, yang melambangkan kemandirian
dan keberkahan alam bagi masyarakat Desa Bukit. Pemilihan bahan lokal juga mengandung



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024.

pesan bahwa pernikahan harus berakar pada nilai-nilai asli dan tidak bergantung pada hal-
hal yang berasal dari luar komunitas. Peralatan yang digunakan, seperti kukusan bambu,
kuali besar, dan sendok kayu, umumnya merupakan warisan keluarga atau buatan tangan
sendiri. Dalam pandangan masyarakat, penggunaan peralatan tradisional memiliki makna
menjaga keaslian rasa dan melestarikan teknik pengolahan yang diwariskan leluhur.

Tahap kedua, gotong royong memasak; yakni proses memasak mania muko dilakukan
sehari sebelum acara pernikahan. Para perempuan berkumpul di rumah mempelai
perempuan, sementara para lelaki membantu menyediakan kayu bakar dan air. Kegiatan ini
menjadi ajang silaturahmi dan gotong royong, di mana semua orang memiliki peran masing-
masing. Secara simbolis, kebersamaan dalam memasak mencerminkan nilai persatuan yang
diharapkan juga akan menyertai kehidupan rumah tangga pasangan pengantin. Dalam
perspektif antropologi budaya, tahap ini juga berfungsi sebagai “ritus persiapan” (rite of
preparation), di mana seluruh komunitas memusatkan perhatian untuk mendukung
kelancaran prosesi pernikahan. Obrolan yang mengalir selama proses memasak
memperkuat ikatan sosial dan menjadi media transfer pengetahuan antar generasi,
khususnya bagi perempuan muda yang belajar cara membuat mania muko dari para tetua.

Tahap ketiga, penyajian dalam prosesi penyambutan; yakni puncak pelaksanaan
mania muko terjadi pada saat rombongan mempelai laki-laki tiba di rumah mempelai
perempuan. Hidangan mania muko disajikan di ruang utama, biasanya di atas dulang atau
talam besar yang dihias kain songket. Penempatan hidangan di ruang depan memiliki makna
keterbukaan dan penghormatan kepada tamu. Pada tahap ini, keluarga mempelai perempuan
secara simbolik “menawarkan” mania muko kepada pihak mempelai laki-laki sebagai tanda
penerimaan dan restu. Dalam tradisi lisan masyarakat Desa Bukit, manisnya rasa mania
muko diharapkan menjadi lambang manisnya kehidupan berumah tangga. Tekstur lembut
dari makanan ini melambangkan kelembutan hati yang diharapkan ada pada kedua
pasangan.

Tahap selanjutnya, doa bersama. Setelah mania muko disajikan, tokoh adat atau tokoh
agama memimpin doa bersama. Doa ini biasanya memohon kelancaran acara, kebahagiaan,
dan keberkahan bagi pasangan pengantin. Kehadiran doa menegaskan bahwa tradisi ini
tidak hanya bernilai budaya, tetapi juga memiliki dimensi religius. Menurut pandangan
masyarakat, doa akan “menghidupkan” makna simbolik mania muko, menjadikannya bukan
sekadar makanan tetapi juga medium penyampaian harapan spiritual. Setelah doa selesai,
mania muko dibagikan kepada tamu yang hadir. Proses makan bersama menciptakan
suasana keakraban dan menghapus jarak antara keluarga mempelai laki-laki dan
perempuan. Dalam teori interaksi simbolik (Blumer, 1969), makan bersama dapat dilihat
sebagai bentuk komunikasi non-verbal yang membangun rasa saling percaya dan
menghormati. Momen ini menjadi simbol awal terjalinnya hubungan kekeluargaan yang
baru.



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024.

Secara keseluruhan, pelaksanaan mania muko merepresentasikan tiga dimensi utama
kebudayaan: dimensi material melalui hidangan dan peralatan tradisional, dimensi sosial
melalui partisipasi kolektif dan gotong royong, serta dimensi simbolik-religius melalui doa
dan makna yang terkandung dalam setiap tahap. Tradisi ini bukan hanya sarana jamuan,
melainkan medium komunikasi budaya yang menghubungkan masa lalu, masa kini, dan
masa depan masyarakat Desa Bukit.

Alasan Pelestarian

Pelestarian mania muko di Desa Bukit berakar pada kebutuhan kolektif untuk
mempertahankan kohesi sosial. Dalam praktiknya, tradisi ini mengaktifkan jaringan gotong
royong yang melibatkan keluarga inti, kerabat, tetangga, hingga lembaga adat. Partisipasi
lintas rumah tangga dalam menyiapkan bahan, memasak, dan menyajikan mania muko
memperkuat kepercayaan (trust) dan kewajiban timbal balik (reciprocity) yang menjadi
modal sosial komunitas. Dalam kerangka Putnam (2000), praktik bersama ini mempertebal
bonding social capital, yakni ikatan ke dalam sekaligus membuka ruang bridging antara
keluarga mempelai, sehingga tradisi membawa manfaat sosial nyata yang dirasakan
langsung oleh para pelakunya.

Pelestarian juga ditopang oleh fungsi mania muko sebagai penanda identitas budaya.
Di tengah arus homogenisasi selera dan gaya hidup, mania muko beroperasi sebagai “tanda
pembeda” yang menegaskan kekhasan Desa Bukit. Identitas tidak semata diwariskan,
melainkan dinegosiasikan kembali melalui tindakan berulang (Bourdieu, 1977). Dengan
setiap penyelenggaraan pernikahan, masyarakat “memperbarui” klaim identitasnya: bahwa
prosesi sakral tidak lengkap tanpa mania muko. Identitas yang diwujudkan dalam praktik,
bukan sekadar slogan, lebih tahan terhadap erosi karena melekat pada ingatan tubuh
(embodied memory) para pelakunya.

Dimensi memori kolektif turut menjadi alasan kuat pelestarian. Mania muko
merupakan wahana yang menyimpan dan mengaktifkan ingatan tentang leluhur, norma,
serta kisah-kisah komunitas (Halbwachs, 1992). Ketika para tetua memimpin doa atau
mengisahkan asal-usul tradisi di sela-sela proses memasak, memori kolektif dipanggil
kembali ke ruang kini. Dengan demikian, mania muko berfungsi sebagai lieu de mémoire,
ruang memori yang mengikat masa lalu dengan masa kini (Nora, 1989). Kehadiran “tempat”
dan “momen” khusus untuk menampilkan mania muko dalam pernikahan membuat memori
ini terus direproduksi lintas generasi.

Alasan religius dan moral juga signifikan. Tradisi mania muko dibingkai sebagai amal
kebajikan dan sarana memohon keberkahan bagi pengantin. Doa yang mengiringi penyajian
memberi kedalaman makna makanan tidak sekadar mengenyangkan, tetapi menjadi
medium pengharapan akan rumah tangga yang sakinah. Penautan dimensi adat dengan nilai
keagamaan menciptakan legitimasi ganda: secara budaya dan secara moral. Legitimasi ini
mengurangi resistensi internal terhadap tradisi dan mempermudah transmisi nilai ke



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024.

generasi muda, karena pelestarian dipersepsi sebagai bagian dari etika sosial dan ibadah
keseharian.

Secara ekonomi-kultural, mania muko bertahan karena kompatibel dengan ekologi
lokal: bahan-bahan seperti beras, kelapa, dan gula merah mudah diakses, berbiaya relatif
terjangkau, dan dapat diproduksi secara kolektif tanpa spesialisasi tinggi. Kesesuaian ini
menurunkan hambatan reproduksi tradisi, berbeda dengan praktik yang menuntut biaya
tinggi atau pasokan yang rentan. Dalam pengertian Appadurai (1981) tentang “gastro-
politik”, pilihan bahan dan teknik olah bukan sekadar urusan rasa, melainkan artikulasi nilai
kemandirian, kemurahan, dan kepantasan sosial yang meneguhkan alasan pragmatis
pelestarian.

Peran lembaga adat memperkokoh keberlanjutan. Aturan tidak tertulis bahwa
pernikahan adat semestinya menyertakan mania muko menciptakan standar kepantasan
(propriety) yang berfungsi sebagai kontrol sosial lunak. Kepatuhan pada standar ini
menghasilkan symbolic capital (Bourdieu, 1986): keluarga yang “melengkapi” prosesi
dengan mania muko memperoleh pengakuan dan kehormatan di mata masyarakat.
Sebaliknya, pengabaian dapat dibaca sebagai kelalaian terhadap adat. Mekanisme ganjaran
dan sanksi simbolik ini menumbuhkan insentif kultural untuk terus melestarikan tradisi.
Pelestarian mania muko juga terkait fungsi pedagogisnya. Proses gotong royong memasak
menjadi arena transmisi pengetahuan: teknik mengolah, tata waktu penyajian, etiket
menjamu, hingga narasi asal-usul. Perempuan muda belajar langsung dari para tetua melalui
praktik berulang, menciptakan apprenticeship of observation yang efektif. Transmisi
pengetahuan berbasis praktik ini memperkuat kompetensi budaya komunitas dan
menghindarkan tradisi dari “museumisasi” sekadar dikenang, tetapi tidak dikerjakan.

Di tingkat relasi antarkelompok, mania muko berfungsi sebagai medium negosiasi
identitas antara suku Bathin (yang dominan) dan pengaruh kuliner Minangkabau yang hadir
melalui mobilitas penduduk. Adaptasi rasa dan bentuk penyajian tanpa menghapus inti
makna memperlihatkan kapasitas tradisi untuk berubah sekaligus bertahan. Fleksibilitas
inilah yang memungkinkan mania muko relevan di tengah perubahan, ia tidak beku, namun
juga tidak kehilangan ruhnya. Dalam istilah Hobsbawm dan Ranger (1983), tradisi dapat
“diciptakan kembali” untuk menjaga kesinambungan makna; bedanya, pada kasus ini,
revitalisasi terjadi dari bawah melalui praktik komunitas, bukan semata melalui kebijakan
formal. Kerangka warisan budaya takbenda turut memperkuat alasan pelestarian. Kriteria
UNESCO (2003) menekankan praktik yang diturunkan antar generasi, memberi rasa
identitas dan keberlanjutan, serta kompatibel dengan hak asasi dan prinsip saling
menghormati. Mania muko memenubhi ciri-ciri tersebut: ia ditransmisikan secara lisan dan
praksis, memperkuat rasa kebersamaan, dan tidak bertentangan dengan nilai religius
masyarakat setempat. Kesadaran meski sering implisit bahwa tradisi ini adalah “milik
bersama” mendorong warga menjaga mutu pelaksanaan agar tetap pantas diteladankan.



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024.

Akhirnya, pelestarian mania muko mendapat dukungan dari manfaat performatifnya
dalam upacara: ia memperindah prosesi, menandai puncak penyambutan, dan memadatkan
makna pernikahan dalam satu momen kulminasi, menyajikan, mendoakan, dan menyantap
bersama. Fungsi estetis yang berpadu dengan fungsi sosial dan religius menciptakan
pengalaman ritual yang berkesan. Pengalaman yang kuat secara emosional cenderung lebih
diingat dan lebih mungkin diulang, sehingga memperbesar peluang keberlanjutan tradisi
dalam jangka panjang. Dengan menimbang modal sosial yang dihasilkan, legitimasi
religius-moral, kompatibilitas ekonomi, dukungan lembaga adat, fungsi pedagogis,
kapasitas adaptasi, serta posisi mania muko sebagai warisan budaya takbenda, alasan
pelestarian tradisi ini tampak bukan sekadar romantisme masa lalu. la adalah strategi
kultural yang rasional bagi individu, keluarga, dan komunitas untuk memastikan kohesi,
martabat, dan kesinambungan identitas di tengah perubahan sosial yang cepat.

Kesimpulan

Tradisi mania muko dalam prosesi pernikahan masyarakat Desa Bukit merupakan
warisan budaya takbenda yang memuat lapis makna sosial, religius, dan simbolik. Di tingkat
sosial, praktik gotong royong dalam persiapan hingga penyajian memperkuat jaringan
kepercayaan dan solidaritas antarwarga; di tingkat religius, doa yang mengiringi mania
muko memberi legitimasi spiritual atas pernikahan; sementara pada dimensi simbolik, rasa
manis dan tata penyajian merepresentasikan harapan akan keharmonisan, rezeki, dan
keterbukaan antar-keluarga. Dengan demikian, mania muko bukan sekadar sajian kuliner,
melainkan medium komunikasi budaya yang merangkum nilai, norma, dan identitas
kolektif. Meskipun wujudnya sederhana, mania muko berfungsi sebagai perekat hubungan
sosial, media doa, dan peneguh identitas budaya. Praktik ini menata ulang relasi sosial pada
momen transisi keluarga, memperhalus negosiasi peran antar-keluarga mempelai, serta
mereproduksi memori kolektif melalui cerita, teknik olah, dan etiket penyajian yang
diwariskan lintas generasi. Keberlanjutan tradisi ini memperlihatkan kapasitas masyarakat
Desa Bukit untuk beradaptasi tanpa kehilangan ruh adat. Implikasinya, pelestarian mania
muko penting untuk menjaga kontinuitas nilai-nilai luhur Melayu Sarolangun: gotong
royong, kepantasan dalam menjamu, dan penautan adat dengan religiusitas. Upaya
pelestarian dapat diarahkan pada penguatan pewarisan berbasis praktik (apprenticeship
antar generasi perempuan), dokumentasi resep dan tata cara penyajian, serta integrasi tradisi
dalam program desa/kelembagaan adat sebagai standar kepantasan pernikahan adat. Artikel
ini membuka ruang untuk ditindak lanjuti dalam penelitian yang lebih luas lagi. Kajian
komparatif lintas desa atau lintas etnis di Sarolangun dapat memperkaya pemahaman
tentang variasi bentuk, rasa, dan makna mania muko. Analisis ekonomi-budaya atas rantai
pasok bahan lokal dan dampaknya bagi rumah tangga produsen juga relevan. Terakhir, studi
etnografi visual yang merekam proses dari persiapan hingga konsumsi berpotensi menjadi



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024.

arsip budaya yang memperkuat strategi pelestarian ke depan. Dengan langkah-langkah
tersebut, mania muko bukan hanya tetap hidup, tetapi juga diakui sebagai rujukan etika
menjamu dan simbol keanggunan adat pernikahan di Desa Bukit.

Daftar Pustaka

Appadurai, A. (1981). Gastro-politics in Hindu South Asia. American Ethnologist, 8(3),
494-511. https://doi.org/10.1525/ae.1981.8.3.02a00070

Ayunda, M. (2016). Simbolisme kuliner dalam upacara adat Melayu Riau. Jurnal Budaya
Nusantara, 5(2), 101-112.

Bourdieu, P. (1977). Outline of a theory of practice. Cambridge: Cambridge University
Press.

Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. In J. Richardson (Ed.), Handbook of theory and
research for the sociology of education (pp. 241-258). New York: Greenwood Press.

Blumer, H. (1969). Symbolic interactionism: Perspective and method. Englewood Cliffs,
NJ: Prentice Hall.

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books.
Halbwachs, M. (1992). On collective memory. Chicago: University of Chicago Press.

Hobsbawm, E., & Ranger, T. (Eds.). (1983). The invention of tradition. Cambridge:
Cambridge University Press.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi (Edisi revisi). Jakarta: Rineka Cipta.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods
sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Nora, P. (1989). Between memory and history: Les lieux de mémoire. Representations, (26),
7-24. https://doi.org/10.2307/2928520

Patton, M. Q. (2002). Qualitative research and evaluation methods (3rd ed.). Thousand
Oaks, CA: Sage Publications.

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone: The collapse and revival of American community.
New York: Simon & Schuster.

Sasmita, R. (2015). Peran makanan tradisional dalam prosesi adat pernikahan masyarakat
Minangkabau. Jurnal Antropologi Indonesia, 36(1), 45-56.

10


https://doi.org/10.1525/ae.1981.8.3.02a00070
https://doi.org/10.2307/2928520

JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024.

Spradley, J. P. (1980). Participant observation. New York: Holt, Rinehart and Winston.

UNESCO. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible cultural heritage.
Paris: UNESCO.

11



