
JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024. 
 

1 
 

MAKNA MANIA MUKO DALAM PROSESI PERNIKAHAN DI DESA 

BUKIT KECAMATAN PELAWAN KABUPATEN SAROLANGUN 

Muhammad Sadan 

muhammadsadan95@gmail.com 

SMAN 7 SAROLANGUN 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas makna tradisi mania muko dalam prosesi pernikahan 

masyarakat Desa Bukit, Kecamatan Pelawan, Kabupaten Sarolangun. Tradisi ini 

merupakan salah satu unsur kebudayaan lokal yang masih dipertahankan di 

tengah arus modernisasi. Makanan tradisional mania muko memiliki nilai 

simbolik dan fungsi sosial yang erat kaitannya dengan upacara adat pernikahan. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi alasan masyarakat 

mempertahankan tradisi mania muko, menjelaskan tujuan pelaksanaannya, serta 

menguraikan makna yang terkandung di dalamnya. Metode penelitian 

menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan teknik pengumpulan data 

melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa mania muko berfungsi sebagai media penyambutan tamu, sarana 

mempererat silaturahmi antara kedua keluarga mempelai, serta simbol 

keharmonisan rumah tangga. Tradisi ini mencerminkan identitas budaya Melayu 

di Sarolangun yang kaya akan nilai gotong royong, penghormatan kepada tamu, 

dan doa bersama untuk pengantin. Kesimpulan penelitian menegaskan 

pentingnya pelestarian tradisi ini sebagai warisan budaya takbenda yang 

memiliki fungsi sosial, estetika, dan religius. 

          Kata Kunci: Mania Muko, Tradisi Pernikahan, Budaya Lokal, Adat Melayu,      

                              Sarolangun 

ABSTRACT 

This research explores the meaning of the mania muko tradition in the wedding 

ceremony of the Bukit Village community, Pelawan District, Sarolangun 

Regency. This tradition represents a local cultural element that has been 

preserved amidst modernization. The traditional food mania muko carries 

symbolic values and social functions closely related to customary wedding 

rituals. This study aims to identify the reasons for maintaining the mania muko 

tradition, explain its objectives, and elaborate on its cultural meanings. The 

research employed a qualitative-descriptive approach, collecting data through 

observation, interviews, and documentation. Findings reveal that mania muko 

functions as a means of welcoming guests, strengthening ties between the two 

families, and symbolizing marital harmony. It reflects the Malay cultural 

identity in Sarolangun, rich in mutual cooperation, hospitality, and collective 

prayers for the bride and groom. The study concludes that preserving this 

tradition is crucial as it constitutes an intangible cultural heritage with social, 

aesthetic, and religious values. 

mailto:muhammadsadan95@gmail.com


JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024. 
 

2 
 

Keywords: Mania Muko, Wedding Tradition, Local Culture, Malay Custom,   

                       Sarolangun 

Pendahuluan 

Kebudayaan merupakan keseluruhan sistem gagasan, tindakan, dan hasil karya 

manusia yang diperoleh melalui proses belajar (Koentjaraningrat, 2009). Dalam konteks 

masyarakat Indonesia, kebudayaan mencakup berbagai aspek kehidupan yang diwariskan 

secara turun-temurun, baik dalam bentuk material maupun non-material. Salah satu 

manifestasi kebudayaan yang masih bertahan hingga kini adalah adat istiadat. Adat 

berfungsi tidak hanya sebagai seperangkat aturan sosial, tetapi juga sebagai pedoman 

perilaku yang mengatur hubungan antarindividu maupun kelompok. Di antara beragam 

bentuk adat, prosesi pernikahan menempati posisi penting karena tidak hanya mengatur 

hubungan antara dua individu yang menikah, melainkan juga merekatkan hubungan sosial 

antarkeluarga, suku, dan masyarakat luas. Pernikahan adat tidak semata-mata dipandang 

sebagai akad atau ikatan lahir batin antara mempelai, tetapi juga merupakan wadah ekspresi 

identitas budaya. Dalam banyak komunitas di Indonesia, prosesi pernikahan menjadi ruang 

untuk mempertunjukkan simbol-simbol budaya yang sarat makna, baik melalui pakaian, 

musik, tarian, maupun sajian makanan. Makanan tradisional, dalam hal ini, bukan sekadar 

konsumsi fisik, melainkan juga media komunikasi simbolik yang menyampaikan pesan-

pesan sosial, religius, dan budaya. 

Di Desa Bukit, Kecamatan Pelawan, Kabupaten Sarolangun, terdapat satu unsur 

makanan tradisional yang memiliki peran sentral dalam prosesi pernikahan, yaitu mania 

muko. Hidangan ini secara turun-temurun dihadirkan dalam setiap pernikahan adat 

setempat. Walaupun secara fisik terlihat sederhana, mania muko mengandung nilai-nilai 

simbolik yang diyakini membawa berkah bagi kedua mempelai. Keberadaannya tidak dapat 

dilepaskan dari rangkaian prosesi adat yang telah diwariskan oleh para leluhur, sehingga 

setiap elemen pembuatannya, mulai dari bahan, teknik pengolahan, hingga waktu 

penyajiannya memiliki makna tersendiri. Fenomena bertahannya tradisi mania muko 

menarik untuk dikaji mengingat banyak tradisi lokal di berbagai daerah mulai tergerus oleh 

arus modernisasi. Perubahan gaya hidup, pola konsumsi, dan pengaruh budaya global 

seringkali mengakibatkan generasi muda kurang mengenal atau bahkan meninggalkan 

tradisi leluhur. Dalam konteks ini, mania muko menjadi contoh nyata bagaimana suatu 

tradisi mampu bertahan di tengah perubahan sosial yang cepat, sekaligus menjadi 

representasi ketahanan budaya masyarakat Desa Bukit. 

Beberapa penelitian terdahulu telah mengungkap peran makanan tradisional dalam 

berbagai ritual adat (Sasmita, 2015; Ayunda, 2016). Namun, kajian yang secara khusus 

membahas mania muko dalam prosesi pernikahan di Desa Bukit masih sangat terbatas. Hal 

ini membuka ruang penelitian untuk menggali lebih dalam tentang latar belakang 

pelestarian tradisi ini, tujuan yang terkandung di dalamnya, serta makna simbolik yang 

diinterpretasikan oleh masyarakat setempat. Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan untuk 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024. 
 

3 
 

menjawab tiga pertanyaan utama: (1) Bagaimana sejarah tradisi mania muko dalam 

pernikahan? (2) Bagaimana prosesi tradisi mania muko dalam pernikahan?  dan (3) 

Mengapa masyarakat Desa Bukit mempertahankan tradisi mania muko dalam pernikahan?   

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif. 

Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk memahami fenomena budaya secara mendalam 

melalui interpretasi makna yang terkandung di dalamnya (Creswell, 2014). Fokus utama 

penelitian ini adalah mengkaji tradisi mania muko dalam prosesi pernikahan di Desa Bukit, 

Kecamatan Pelawan, Kabupaten Sarolangun, sehingga diperlukan pengumpulan data yang 

bersifat naturalistik dan kontekstual sesuai dengan kondisi lapangan. Lokasi penelitian 

berada di Desa Bukit, sebuah desa yang masih memegang teguh adat istiadat Melayu dengan 

ciri khas pada pelaksanaan prosesi pernikahan. Peneliti melakukan pengumpulan data 

selama beberapa minggu melalui keterlibatan langsung di lapangan. Sumber data terdiri dari 

data primer dan sekunder. Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan 

informan kunci, seperti ketua adat, tokoh agama, sesepuh desa, keluarga mempelai, serta 

masyarakat yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi. Sementara itu, data sekunder 

diperoleh dari dokumen-dokumen desa, arsip adat, literatur tentang budaya Melayu, serta 

hasil penelitian terdahulu yang relevan. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif, wawancara 

mendalam, dan dokumentasi. Observasi partisipatif digunakan untuk mengamati secara 

langsung proses pembuatan dan penyajian mania muko, termasuk interaksi sosial yang 

menyertainya, sehingga peneliti dapat memahami konteks budaya yang melatarbelakangi 

tradisi tersebut (Spradley, 1980). Wawancara mendalam dilakukan dengan panduan semi-

terstruktur untuk memberikan keleluasaan bagi informan dalam menyampaikan pengalaman 

dan pandangan mereka. Dokumentasi dilakukan dengan mengumpulkan foto, video, serta 

catatan tertulis yang berkaitan dengan prosesi pernikahan dan tradisi mania muko. Data yang 

terkumpul dianalisis secara kualitatif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan (Miles, Huberman, & Saldaña, 2014). Analisis domain digunakan 

untuk memetakan elemen-elemen penting dalam tradisi mania muko, dilanjutkan dengan 

analisis taksonomi untuk mengklasifikasikan hubungan antarunsur, dan analisis 

komponensial untuk mengidentifikasi makna yang terkandung di dalamnya. Validitas data 

diuji melalui teknik triangulasi sumber, yakni membandingkan informasi dari berbagai 

informan dan sumber data untuk memastikan keabsahan temuan penelitian (Patton, 2002). 

Dengan menggunakan metode ini, diharapkan penelitian mampu menghasilkan gambaran 

yang komprehensif tentang alasan pelestarian, tujuan, dan makna tradisi mania muko dalam 

prosesi pernikahan di Desa Bukit, serta memberikan kontribusi bagi kajian budaya dan 

pelestarian warisan takbenda. 

Hasil dan Pembahasan 

Gambaran Umum Desa Bukit 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024. 
 

4 
 

Desa Bukit merupakan salah satu desa yang terletak di Kecamatan Pelawan, 

Kabupaten Sarolangun, Provinsi Jambi. Desa ini dihuni oleh mayoritas masyarakat dari 

suku Bathin, yang merupakan salah satu kelompok etnis asli Jambi, serta sebagian 

pendatang dari suku Minangkabau. Kehadiran dua kelompok etnis ini membentuk karakter 

sosial-budaya yang khas, di mana nilai-nilai lokal suku Bathin berpadu dengan tradisi 

Minangkabau yang kuat dalam adat dan sistem kekerabatan. Meskipun memiliki latar 

belakang etnis yang berbeda, masyarakat Desa Bukit mampu hidup berdampingan secara 

harmonis dengan tetap mempertahankan identitas budaya masing-masing. Nilai adat 

memegang peranan penting dalam kehidupan masyarakat Desa Bukit, terutama dalam 

penyelenggaraan prosesi-prosesi adat seperti pernikahan, khitanan, dan upacara adat 

lainnya. Prosesi pernikahan, khususnya, menjadi momen penting yang tidak hanya 

menyatukan dua individu, tetapi juga melibatkan seluruh lapisan masyarakat. Dalam 

konteks ini, adat tidak hanya dipahami sebagai warisan leluhur, tetapi juga sebagai panduan 

moral dan sosial yang mengatur hubungan antaranggota masyarakat. 

Salah satu kekhasan Desa Bukit adalah kuatnya sistem sosial berbasis gotong royong. 

Budaya saling membantu ini tidak hanya terlihat dalam kegiatan sehari-hari, seperti bertani 

atau membangun rumah, tetapi juga sangat menonjol dalam pelaksanaan upacara adat. 

Ketika ada acara pernikahan, seluruh warga akan terlibat dalam berbagai tahapan persiapan, 

mulai dari memasak, menghias tempat acara, hingga menyambut tamu. Tradisi mania muko 

menjadi salah satu bentuk kegiatan yang memerlukan kerja sama kolektif, di mana proses 

pembuatan dan penyajiannya melibatkan partisipasi aktif dari para perempuan dan sesepuh 

desa. Gotong royong dalam tradisi mania muko tidak hanya dimaknai sebagai bentuk 

solidaritas sosial, tetapi juga sebagai media untuk memperkuat ikatan emosional 

antarwarga. Keterlibatan masyarakat secara langsung dalam setiap tahap prosesi 

menjadikan mania muko bukan sekadar sajian makanan, melainkan simbol persatuan dan 

kebersamaan. Oleh karena itu, nilai-nilai sosial yang mengakar di Desa Bukit menjadi faktor 

penting yang mempengaruhi keberlangsungan tradisi ini dari generasi ke generasi. 

Sejarah Mania Muko 

Tradisi mania muko di Desa Bukit memiliki akar sejarah yang panjang dan erat 

kaitannya dengan sistem nilai dan adat istiadat masyarakat setempat. Berdasarkan penuturan 

para tetua adat, keberadaan mania muko sudah dikenal sejak zaman nenek moyang dan 

diwariskan secara turun-temurun. Awalnya, hidangan ini berfungsi sebagai sajian khusus 

dalam upacara penyambutan tamu kehormatan pada berbagai kegiatan adat, seperti 

musyawarah kampung atau perayaan besar pasca panen. Seiring berjalannya waktu, 

perannya mengerucut menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari prosesi pernikahan adat. 

Kata “mania muko” sendiri dipercaya memiliki makna simbolik. Dalam bahasa lokal, istilah 

ini merujuk pada tindakan “menyambut dengan wajah” atau “menyongsong dengan penuh 

keramahan.” Makna tersebut sejalan dengan fungsi utamanya, yakni menyambut 

rombongan mempelai laki-laki yang datang ke rumah mempelai perempuan. Hidangan ini 

bukan sekadar pelengkap jamuan, melainkan bentuk penghormatan sekaligus doa yang 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024. 
 

5 
 

disampaikan secara simbolik melalui penyajian makanan. Menurut kepercayaan 

masyarakat, mania muko juga melambangkan keterbukaan hati keluarga tuan rumah dalam 

menerima mempelai pria sebagai bagian dari keluarga besar. 

Secara historis, mania muko juga merefleksikan dinamika interaksi budaya di Desa 

Bukit. Kehadiran penduduk Minangkabau yang merantau ke wilayah ini membawa 

pengaruh pada pola penyajian dan bumbu masakan. Namun, inti tradisi tetap bersumber dari 

adat suku Bathin yang menempatkan makanan sebagai simbol utama penghormatan. Proses 

adaptasi ini menghasilkan bentuk mania muko yang unik: ia memadukan cita rasa khas 

Melayu Jambi dengan sentuhan kuliner Minangkabau, sekaligus mempertahankan makna 

filosofis yang diwariskan dari generasi sebelumnya. Dari perspektif antropologi simbolik 

(Geertz, 1973), mania muko dapat dipandang sebagai sistem tanda yang merepresentasikan 

nilai-nilai sosial masyarakat Desa Bukit. Proses pembuatannya dilakukan secara kolektif 

oleh para perempuan, yang melambangkan kerja sama dan gotong royong. Bahan-bahan 

yang digunakan, seperti tepung beras, kelapa, dan gula merah, dipilih bukan hanya karena 

ketersediaannya secara lokal, tetapi juga karena memiliki makna simbolis: tepung beras 

melambangkan kesucian niat, kelapa sebagai simbol keberkahan yang menyeluruh, dan gula 

merah yang manis sebagai doa untuk kehidupan rumah tangga yang harmonis. 

Perjalanan mania muko hingga menjadi bagian inti prosesi pernikahan juga tidak lepas 

dari peran lembaga adat. Lembaga ini menetapkan bahwa setiap pernikahan adat wajib 

menyertakan mania muko sebagai salah satu syarat kelengkapan prosesi. Keputusan ini 

bertujuan menjaga kontinuitas tradisi di tengah arus perubahan zaman. Bahkan, di masa 

sekarang ketika banyak unsur adat mulai ditinggalkan, mania muko masih tetap 

dipertahankan, menunjukkan kekuatannya sebagai simbol identitas budaya Desa Bukit. 

Dengan demikian, sejarah mania muko tidak hanya berbicara tentang sebuah hidangan 

tradisional, tetapi juga mencerminkan sejarah sosial masyarakat Desa Bukit itu sendiri, 

sebuah perjalanan budaya yang menggabungkan warisan leluhur, adaptasi lintas etnis, dan 

keteguhan untuk mempertahankan nilai-nilai kebersamaan. 

Pelaksanaan Mania Muko dalam Prosesi Pernikahan 

Pelaksanaan tradisi mania muko dalam prosesi pernikahan di Desa Bukit mengikuti 

alur yang telah diwariskan secara turun-temurun. Seluruh tahapan dilakukan dengan penuh 

kehati-hatian dan mengacu pada aturan adat yang berlaku. Meskipun terlihat sederhana, 

setiap langkah mengandung simbol dan nilai yang dimaknai oleh masyarakat setempat 

sebagai doa, penghormatan, dan pengikat silaturahmi. 

Tahap awal persiapan bahan dan peralatan; dimulai beberapa hari sebelum acara 

pernikahan. Keluarga mempelai perempuan bersama para tetua perempuan di desa akan 

mengumpulkan bahan-bahan utama, seperti tepung beras, kelapa parut, gula merah, dan 

santan. Semua bahan diperoleh dari hasil bumi setempat, yang melambangkan kemandirian 

dan keberkahan alam bagi masyarakat Desa Bukit. Pemilihan bahan lokal juga mengandung 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024. 
 

6 
 

pesan bahwa pernikahan harus berakar pada nilai-nilai asli dan tidak bergantung pada hal-

hal yang berasal dari luar komunitas. Peralatan yang digunakan, seperti kukusan bambu, 

kuali besar, dan sendok kayu, umumnya merupakan warisan keluarga atau buatan tangan 

sendiri. Dalam pandangan masyarakat, penggunaan peralatan tradisional memiliki makna 

menjaga keaslian rasa dan melestarikan teknik pengolahan yang diwariskan leluhur. 

Tahap kedua, gotong royong memasak; yakni proses memasak mania muko dilakukan 

sehari sebelum acara pernikahan. Para perempuan berkumpul di rumah mempelai 

perempuan, sementara para lelaki membantu menyediakan kayu bakar dan air. Kegiatan ini 

menjadi ajang silaturahmi dan gotong royong, di mana semua orang memiliki peran masing-

masing. Secara simbolis, kebersamaan dalam memasak mencerminkan nilai persatuan yang 

diharapkan juga akan menyertai kehidupan rumah tangga pasangan pengantin. Dalam 

perspektif antropologi budaya, tahap ini juga berfungsi sebagai “ritus persiapan” (rite of 

preparation), di mana seluruh komunitas memusatkan perhatian untuk mendukung 

kelancaran prosesi pernikahan. Obrolan yang mengalir selama proses memasak 

memperkuat ikatan sosial dan menjadi media transfer pengetahuan antar generasi, 

khususnya bagi perempuan muda yang belajar cara membuat mania muko dari para tetua. 

Tahap ketiga, penyajian dalam prosesi penyambutan; yakni puncak pelaksanaan 

mania muko terjadi pada saat rombongan mempelai laki-laki tiba di rumah mempelai 

perempuan. Hidangan mania muko disajikan di ruang utama, biasanya di atas dulang atau 

talam besar yang dihias kain songket. Penempatan hidangan di ruang depan memiliki makna 

keterbukaan dan penghormatan kepada tamu. Pada tahap ini, keluarga mempelai perempuan 

secara simbolik “menawarkan” mania muko kepada pihak mempelai laki-laki sebagai tanda 

penerimaan dan restu. Dalam tradisi lisan masyarakat Desa Bukit, manisnya rasa mania 

muko diharapkan menjadi lambang manisnya kehidupan berumah tangga. Tekstur lembut 

dari makanan ini melambangkan kelembutan hati yang diharapkan ada pada kedua 

pasangan. 

Tahap selanjutnya, doa bersama. Setelah mania muko disajikan, tokoh adat atau tokoh 

agama memimpin doa bersama. Doa ini biasanya memohon kelancaran acara, kebahagiaan, 

dan keberkahan bagi pasangan pengantin. Kehadiran doa menegaskan bahwa tradisi ini 

tidak hanya bernilai budaya, tetapi juga memiliki dimensi religius. Menurut pandangan 

masyarakat, doa akan “menghidupkan” makna simbolik mania muko, menjadikannya bukan 

sekadar makanan tetapi juga medium penyampaian harapan spiritual. Setelah doa selesai, 

mania muko dibagikan kepada tamu yang hadir. Proses makan bersama menciptakan 

suasana keakraban dan menghapus jarak antara keluarga mempelai laki-laki dan 

perempuan. Dalam teori interaksi simbolik (Blumer, 1969), makan bersama dapat dilihat 

sebagai bentuk komunikasi non-verbal yang membangun rasa saling percaya dan 

menghormati. Momen ini menjadi simbol awal terjalinnya hubungan kekeluargaan yang 

baru. 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024. 
 

7 
 

Secara keseluruhan, pelaksanaan mania muko merepresentasikan tiga dimensi utama 

kebudayaan: dimensi material melalui hidangan dan peralatan tradisional, dimensi sosial 

melalui partisipasi kolektif dan gotong royong, serta dimensi simbolik-religius melalui doa 

dan makna yang terkandung dalam setiap tahap. Tradisi ini bukan hanya sarana jamuan, 

melainkan medium komunikasi budaya yang menghubungkan masa lalu, masa kini, dan 

masa depan masyarakat Desa Bukit. 

Alasan Pelestarian 

Pelestarian mania muko di Desa Bukit berakar pada kebutuhan kolektif untuk 

mempertahankan kohesi sosial. Dalam praktiknya, tradisi ini mengaktifkan jaringan gotong 

royong yang melibatkan keluarga inti, kerabat, tetangga, hingga lembaga adat. Partisipasi 

lintas rumah tangga dalam menyiapkan bahan, memasak, dan menyajikan mania muko 

memperkuat kepercayaan (trust) dan kewajiban timbal balik (reciprocity) yang menjadi 

modal sosial komunitas. Dalam kerangka Putnam (2000), praktik bersama ini mempertebal 

bonding social capital, yakni ikatan ke dalam sekaligus membuka ruang bridging antara 

keluarga mempelai, sehingga tradisi membawa manfaat sosial nyata yang dirasakan 

langsung oleh para pelakunya. 

Pelestarian juga ditopang oleh fungsi mania muko sebagai penanda identitas budaya. 

Di tengah arus homogenisasi selera dan gaya hidup, mania muko beroperasi sebagai “tanda 

pembeda” yang menegaskan kekhasan Desa Bukit. Identitas tidak semata diwariskan, 

melainkan dinegosiasikan kembali melalui tindakan berulang (Bourdieu, 1977). Dengan 

setiap penyelenggaraan pernikahan, masyarakat “memperbarui” klaim identitasnya: bahwa 

prosesi sakral tidak lengkap tanpa mania muko. Identitas yang diwujudkan dalam praktik, 

bukan sekadar slogan, lebih tahan terhadap erosi karena melekat pada ingatan tubuh 

(embodied memory) para pelakunya. 

Dimensi memori kolektif turut menjadi alasan kuat pelestarian. Mania muko 

merupakan wahana yang menyimpan dan mengaktifkan ingatan tentang leluhur, norma, 

serta kisah-kisah komunitas (Halbwachs, 1992). Ketika para tetua memimpin doa atau 

mengisahkan asal-usul tradisi di sela-sela proses memasak, memori kolektif dipanggil 

kembali ke ruang kini. Dengan demikian, mania muko berfungsi sebagai lieu de mémoire, 

ruang memori yang mengikat masa lalu dengan masa kini (Nora, 1989). Kehadiran “tempat” 

dan “momen” khusus untuk menampilkan mania muko dalam pernikahan membuat memori 

ini terus direproduksi lintas generasi. 

Alasan religius dan moral juga signifikan. Tradisi mania muko dibingkai sebagai amal 

kebajikan dan sarana memohon keberkahan bagi pengantin. Doa yang mengiringi penyajian 

memberi kedalaman makna makanan tidak sekadar mengenyangkan, tetapi menjadi 

medium pengharapan akan rumah tangga yang sakinah. Penautan dimensi adat dengan nilai 

keagamaan menciptakan legitimasi ganda: secara budaya dan secara moral. Legitimasi ini 

mengurangi resistensi internal terhadap tradisi dan mempermudah transmisi nilai ke 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024. 
 

8 
 

generasi muda, karena pelestarian dipersepsi sebagai bagian dari etika sosial dan ibadah 

keseharian. 

Secara ekonomi-kultural, mania muko bertahan karena kompatibel dengan ekologi 

lokal: bahan-bahan seperti beras, kelapa, dan gula merah mudah diakses, berbiaya relatif 

terjangkau, dan dapat diproduksi secara kolektif tanpa spesialisasi tinggi. Kesesuaian ini 

menurunkan hambatan reproduksi tradisi, berbeda dengan praktik yang menuntut biaya 

tinggi atau pasokan yang rentan. Dalam pengertian Appadurai (1981) tentang “gastro-

politik”, pilihan bahan dan teknik olah bukan sekadar urusan rasa, melainkan artikulasi nilai 

kemandirian, kemurahan, dan kepantasan sosial yang meneguhkan alasan pragmatis 

pelestarian. 

Peran lembaga adat memperkokoh keberlanjutan. Aturan tidak tertulis bahwa 

pernikahan adat semestinya menyertakan mania muko menciptakan standar kepantasan 

(propriety) yang berfungsi sebagai kontrol sosial lunak. Kepatuhan pada standar ini 

menghasilkan symbolic capital (Bourdieu, 1986): keluarga yang “melengkapi” prosesi 

dengan mania muko memperoleh pengakuan dan kehormatan di mata masyarakat. 

Sebaliknya, pengabaian dapat dibaca sebagai kelalaian terhadap adat. Mekanisme ganjaran 

dan sanksi simbolik ini menumbuhkan insentif kultural untuk terus melestarikan tradisi. 

Pelestarian mania muko juga terkait fungsi pedagogisnya. Proses gotong royong memasak 

menjadi arena transmisi pengetahuan: teknik mengolah, tata waktu penyajian, etiket 

menjamu, hingga narasi asal-usul. Perempuan muda belajar langsung dari para tetua melalui 

praktik berulang, menciptakan apprenticeship of observation yang efektif. Transmisi 

pengetahuan berbasis praktik ini memperkuat kompetensi budaya komunitas dan 

menghindarkan tradisi dari “museumisasi” sekadar dikenang, tetapi tidak dikerjakan. 

Di tingkat relasi antarkelompok, mania muko berfungsi sebagai medium negosiasi 

identitas antara suku Bathin (yang dominan) dan pengaruh kuliner Minangkabau yang hadir 

melalui mobilitas penduduk. Adaptasi rasa dan bentuk penyajian tanpa menghapus inti 

makna memperlihatkan kapasitas tradisi untuk berubah sekaligus bertahan. Fleksibilitas 

inilah yang memungkinkan mania muko relevan di tengah perubahan, ia tidak beku, namun 

juga tidak kehilangan ruhnya. Dalam istilah Hobsbawm dan Ranger (1983), tradisi dapat 

“diciptakan kembali” untuk menjaga kesinambungan makna; bedanya, pada kasus ini, 

revitalisasi terjadi dari bawah melalui praktik komunitas, bukan semata melalui kebijakan 

formal. Kerangka warisan budaya takbenda turut memperkuat alasan pelestarian. Kriteria 

UNESCO (2003) menekankan praktik yang diturunkan antar generasi, memberi rasa 

identitas dan keberlanjutan, serta kompatibel dengan hak asasi dan prinsip saling 

menghormati. Mania muko memenuhi ciri-ciri tersebut: ia ditransmisikan secara lisan dan 

praksis, memperkuat rasa kebersamaan, dan tidak bertentangan dengan nilai religius 

masyarakat setempat. Kesadaran meski sering implisit bahwa tradisi ini adalah “milik 

bersama” mendorong warga menjaga mutu pelaksanaan agar tetap pantas diteladankan. 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024. 
 

9 
 

Akhirnya, pelestarian mania muko mendapat dukungan dari manfaat performatifnya 

dalam upacara: ia memperindah prosesi, menandai puncak penyambutan, dan memadatkan 

makna pernikahan dalam satu momen kulminasi, menyajikan, mendoakan, dan menyantap 

bersama. Fungsi estetis yang berpadu dengan fungsi sosial dan religius menciptakan 

pengalaman ritual yang berkesan. Pengalaman yang kuat secara emosional cenderung lebih 

diingat dan lebih mungkin diulang, sehingga memperbesar peluang keberlanjutan tradisi 

dalam jangka panjang. Dengan menimbang modal sosial yang dihasilkan, legitimasi 

religius-moral, kompatibilitas ekonomi, dukungan lembaga adat, fungsi pedagogis, 

kapasitas adaptasi, serta posisi mania muko sebagai warisan budaya takbenda, alasan 

pelestarian tradisi ini tampak bukan sekadar romantisme masa lalu. Ia adalah strategi 

kultural yang rasional bagi individu, keluarga, dan komunitas untuk memastikan kohesi, 

martabat, dan kesinambungan identitas di tengah perubahan sosial yang cepat. 

 

 

Kesimpulan 

Tradisi mania muko dalam prosesi pernikahan masyarakat Desa Bukit merupakan 

warisan budaya takbenda yang memuat lapis makna sosial, religius, dan simbolik. Di tingkat 

sosial, praktik gotong royong dalam persiapan hingga penyajian memperkuat jaringan 

kepercayaan dan solidaritas antarwarga; di tingkat religius, doa yang mengiringi mania 

muko memberi legitimasi spiritual atas pernikahan; sementara pada dimensi simbolik, rasa 

manis dan tata penyajian merepresentasikan harapan akan keharmonisan, rezeki, dan 

keterbukaan antar-keluarga. Dengan demikian, mania muko bukan sekadar sajian kuliner, 

melainkan medium komunikasi budaya yang merangkum nilai, norma, dan identitas 

kolektif. Meskipun wujudnya sederhana, mania muko berfungsi sebagai perekat hubungan 

sosial, media doa, dan peneguh identitas budaya. Praktik ini menata ulang relasi sosial pada 

momen transisi keluarga, memperhalus negosiasi peran antar-keluarga mempelai, serta 

mereproduksi memori kolektif melalui cerita, teknik olah, dan etiket penyajian yang 

diwariskan lintas generasi. Keberlanjutan tradisi ini memperlihatkan kapasitas masyarakat 

Desa Bukit untuk beradaptasi tanpa kehilangan ruh adat. Implikasinya, pelestarian mania 

muko penting untuk menjaga kontinuitas nilai-nilai luhur Melayu Sarolangun: gotong 

royong, kepantasan dalam menjamu, dan penautan adat dengan religiusitas. Upaya 

pelestarian dapat diarahkan pada penguatan pewarisan berbasis praktik (apprenticeship 

antar generasi perempuan), dokumentasi resep dan tata cara penyajian, serta integrasi tradisi 

dalam program desa/kelembagaan adat sebagai standar kepantasan pernikahan adat. Artikel 

ini membuka ruang untuk ditindak lanjuti dalam penelitian yang lebih luas lagi. Kajian 

komparatif lintas desa atau lintas etnis di Sarolangun dapat memperkaya pemahaman 

tentang variasi bentuk, rasa, dan makna mania muko. Analisis ekonomi-budaya atas rantai 

pasok bahan lokal dan dampaknya bagi rumah tangga produsen juga relevan. Terakhir, studi 

etnografi visual yang merekam proses dari persiapan hingga konsumsi berpotensi menjadi 



JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024. 
 

10 
 

arsip budaya yang memperkuat strategi pelestarian ke depan. Dengan langkah-langkah 

tersebut, mania muko bukan hanya tetap hidup, tetapi juga diakui sebagai rujukan etika 

menjamu dan simbol keanggunan adat pernikahan di Desa Bukit. 

Daftar Pustaka 

Appadurai, A. (1981). Gastro-politics in Hindu South Asia. American Ethnologist, 8(3), 

494–511. https://doi.org/10.1525/ae.1981.8.3.02a00070 

Ayunda, M. (2016). Simbolisme kuliner dalam upacara adat Melayu Riau. Jurnal Budaya 

Nusantara, 5(2), 101–112. 

Bourdieu, P. (1977). Outline of a theory of practice. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. In J. Richardson (Ed.), Handbook of theory and 

research for the sociology of education (pp. 241–258). New York: Greenwood Press. 

Blumer, H. (1969). Symbolic interactionism: Perspective and method. Englewood Cliffs, 

NJ: Prentice Hall. 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books. 

Halbwachs, M. (1992). On collective memory. Chicago: University of Chicago Press. 

Hobsbawm, E., & Ranger, T. (Eds.). (1983). The invention of tradition. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi (Edisi revisi). Jakarta: Rineka Cipta. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods 

sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Nora, P. (1989). Between memory and history: Les lieux de mémoire. Representations, (26), 

7–24. https://doi.org/10.2307/2928520 

Patton, M. Q. (2002). Qualitative research and evaluation methods (3rd ed.). Thousand 

Oaks, CA: Sage Publications. 

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone: The collapse and revival of American community. 

New York: Simon & Schuster. 

Sasmita, R. (2015). Peran makanan tradisional dalam prosesi adat pernikahan masyarakat 

Minangkabau. Jurnal Antropologi Indonesia, 36(1), 45–56. 

https://doi.org/10.1525/ae.1981.8.3.02a00070
https://doi.org/10.2307/2928520


JAMBE:  Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024. 
 

11 
 

Spradley, J. P. (1980). Participant observation. New York: Holt, Rinehart and Winston. 

UNESCO. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible cultural heritage. 

Paris: UNESCO. 


