
JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024 
 
 

22 
 

KHUTBAH AYYAM (ARAB) DI MASJID RAYA PUCUNG 

ANAM  DI NAGARI TANDIKEK SELATAN KECAMATAN 

PATAMUAN KABUPATEN PADANG PARIAMAN (TAHUN 1992 – 

2024) 

 
Peyanda Gusrima, Melia Afdayeni 

Universitas Islam Negeri Sjech M.Djamil Djambek Bukittinggi 

peyandagusrima@gmail.com, meliaafdayeni@uinbukittinggi.ac.id 

 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji sejarah, tata cara pelaksanaan, serta 

dinamika pemahaman masyarakat terhadap tradisi Khutbah Ayyam di Masjid 

Raya Pucung Anam, Nagari Tandikek Selatan, Kabupaten Padang Pariaman. 

Khutbah Ayyam, yang merupakan khutbah Jumat berbahasa Arab dengan 

naskah tetap dan atribut khusus, merupakan warisan ajaran Tarekat Syattariyah 

yang telah berakar sejak abad ke-18. Penelitian menggunakan metode sejarah 

dengan pendekatan deskriptif-naratif, melalui tahapan heuristik, kritik sumber, 

interpretasi, dan historiografi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Khutbah 

Ayyam pertama kali diperkenalkan oleh ulama lokal Katik Sangko dan 

disempurnakan oleh Syekh Burhanuddin Ulakan. Pelaksanaannya di Masjid 

Raya Pucung Anam, yang didirikan tahun 1810, melibatkan atribut khas seperti 

naskah, sorban, tongkat, dan mimbar, serta dipimpin oleh khatib yang ditunjuk 

secara khusus. Meskipun mayoritas jamaah tidak memahami isi khutbah secara 

linguistik, mereka tetap mempertahankannya sebagai identitas keagamaan dan 

simbol solidaritas sosial. Tradisi ini bertahan karena dianggap orisinal, sakral, 

dan bebas dari campur tangan urusan duniawi. Penelitian ini menyimpulkan 

bahwa Khutbah Ayyam bukan sekadar ritual keagamaan, melainkan pula 

manifestasi dari akulturasi antara Islam normatif dengan budaya lokal 

Minangkabau yang terus hidup dan lestari. 

Kata Kunci: Khutbah Ayyam, Tarekat Syattariyah, Tradisi Keagamaan.  

 

 
ABSTRACT 

This research aims to examine the history, ceremonial procedures, and the 

dynamics of public understanding of the Khutbah Ayyam tradition at the 

Pucung Anam Grand Mosque, Nagari Tandikek Selatan, Padang Pariaman 

Regency. Khutbah Ayyam, a Friday sermon delivered in Arabic with a fixed 

text and specific attributes, is a legacy of the Syattariyah Sufi Order that has 

been rooted in the region since the 18th century.The study uses a historical 

method with a descriptive-narrative approach, going through the stages of 

heuristics, source criticism, interpretation, and historiography. The results show 

that Khutbah Ayyam was first introduced by the local scholar Katik Sangko 

and perfected by Syekh Burhanuddin Ulakan. Its implementation at the Pucung 

Anam Grand Mosque, which was established in 1810, involves unique 

mailto:peyandagusrima@gmail.com
mailto:meliaafdayeni@uinbukittinggi.ac.id


JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024 
 
 

23 
 

attributes such as a specific manuscript, a turban, a staff, and a pulpit. It is led 

by a specially appointed orator.Although the majority of the congregation does 

not linguistically understand the content of the sermon, they continue to 

preserve it as a religious identity and a symbol of social solidarity. This 

tradition has survived because it is considered original, sacred, and free from 

worldly interference. The research concludes that Khutbah Ayyam is not 

merely a religious ritual but also a manifestation of the acculturation between 

normative Islam and local Minangkabau culture that continues to thrive and be 

preserved. 

Keywords: Khutbah Ayyam, Syattariyah Sufi Order, Religious Tradition. 

Pendahuluan 

Islam di Minangkabau tidak hanya hadir sebagai agama, melainkan juga sebagai 

kekuatan kultural yang membentuk identitas masyarakatnya. Proses Islamisasi yang 

berlangsung sejak abad ke-7 hingga ke-13 Masehi berlangsung secara damai, dengan 

menyerap dan mengakulturasi nilai-nilai lokal yang telah ada . Salah satu wujud paling 

nyata dari proses akulturasi ini adalah munculnya berbagai tarekat, di antaranya Tarekat 

Syattariyah, yang menjadi tulang punggung penyebaran Islam di wilayah pesisir barat 

Sumatera, khususnya Kabupaten Padang Pariaman. Tarekat ini, yang pertama kali dibawa 

oleh Syekh Burhanuddin Ulakan dan dikembangkan oleh murid-muridnya, tidak hanya 

mengajarkan spiritualitas, tetapi juga membentuk sistem sosial, pendidikan, dan ritual 

keagamaan yang unik dan khas (Fathurahman, 2008). Salah satu ritual keagamaan yang 

lahir dari rahim Tarekat Syattariyah adalah Khutbah Ayyam, sebuah tradisi khutbah Jumat 

berbahasa Arab yang hingga kini masih dipertahankan di Masjid Raya Pucung Anam, 

Nagari Tandikek Selatan. 

Khutbah Ayyam merupakan fenomena yang menarik untuk dikaji dari perspektif 

sejarah peradaban Islam. Secara formal, khutbah Jumat adalah rukun wajib yang harus 

dipenuhi agar shalat Jumat sah. Namun, dalam praktiknya, Khutbah Ayyam memiliki 

dimensi yang jauh lebih kompleks. Ia bukan sekadar penyampaian pesan keagamaan, 

melainkan sebuah pertunjukan simbolik yang melibatkan naskah teks turun-temurun, 

atribut khusus seperti sorban dan tongkat, serta khatib yang dipilih secara khusus dan 

bersifat permanen. Nama “Ayyam” sendiri, yang berarti “hari-hari”, bukanlah istilah 

teologis, melainkan sebutan populer yang muncul dari ingatan kolektif masyarakat karena 

adanya frasa “bainil ayyam” dalam salah satu penggalan naskah khutbah . Hal ini 

menunjukkan bahwa tradisi ini benar-benar hidup dan berkembang dari bawah, dari 

masyarakat itu sendiri. 

Penelitian ini menjadi penting karena, sebagaimana diakui oleh Hamdan (2005), 

khutbah Jumat seharusnya menjadi sarana komunikasi massa yang efektif untuk 

menyampaikan ajaran Islam. Namun, dalam konteks Khutbah Ayyam, terjadi sebuah 

paradoks: khutbah disampaikan dalam bahasa Arab yang tidak dipahami oleh mayoritas 

jamaah, sehingga potensi komunikasinya menjadi tidak optimal (Hamdan, 2005). 

Berdasarkan observasi lapangan, hanya sekitar 2 dari 15 jamaah yang mampu memahami 

isi khutbah secara linguistik . Fenomena ini menimbulkan pertanyaan mendasar: mengapa 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024 
 
 

24 
 

sebuah tradisi yang secara fungsional tampak tidak efektif ini justru mampu bertahan 

selama lebih dari dua abad, bahkan hingga era modernisasi dan globalisasi saat ini? 

Ketahanan Khutbah Ayyam tidak dapat dipisahkan dari konteks sosio-historis 

masyarakat Pucung Anam. Seperti yang dijelaskan oleh Fathurahman (2008), corak Islam 

di Minangkabau adalah hasil dari dialektika antara ajaran Islam normatif dengan tradisi 

lokal. Masjid Raya Pucung Anam, yang didirikan pada tahun 1810 oleh Tigo Tungku 

Sajarangan (Niniak Mamak, Cadiak Pandai, dan Alim Ulama), bukan hanya menjadi pusat 

ibadah, tetapi juga menjadi simbol otoritas keagamaan dan sosial masyarakat . Tokoh 

seperti Tuanku Simun Majo Lelo (Tuanku Batagak) yang menyusun sistem peribadatan di 

masjid ini, berhasil menciptakan sebuah tradisi yang sakral dan tidak mudah diubah 

(Fathurahman, 2008). Di sisi lain, keberadaan Masjid Ar-Rasul di Pasar Induk Tandikek, 

yang menggunakan khutbah berbahasa Indonesia ala Muhammadiyah, justru memperkuat 

identitas Khutbah Ayyam sebagai penanda perbedaan dan keunikan masyarakat Pucung 

Anam yang masih setia pada ajaran Syattariyah . 

Oleh karena itu, penelitian ini dirancang untuk menjawab tiga pertanyaan pokok: 

(1) Bagaimana sejarah asal-usul Khutbah Ayyam di Masjid Raya Pucung Anam? (2) 

Bagaimana tata cara pelaksanaan Khutbah Ayyam, termasuk penggunaan atribut dan 

peran khatib? (3) Bagaimana pemahaman masyarakat terhadap khutbah ini, dan apa alasan 

utama mereka mempertahankannya di tengah arus modernisasi? Dengan menjawab 

pertanyaan-pertanyaan ini, penelitian ini tidak hanya ingin mendokumentasikan sebuah 

tradisi, tetapi juga ingin memahami logika sosial dan kultural yang membuat sebuah 

praktik keagamaan mampu bertahan dan lestari, meskipun secara fungsional tampak tidak 

rasional. Dengan demikian, kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan 

bagi kajian sejarah peradaban Islam, khususnya dalam memahami dinamika tradisi 

keagamaan di wilayah Minangkabau. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi sejarah, menganalisis tata cara 

pelaksanaan, serta memahami dinamika sosial dan budaya di balik ketahanan tradisi 

Khutbah Ayyam di Masjid Raya Pucung Anam, Nagari Tandikek Selatan, Kabupaten 

Padang Pariaman. Untuk mencapai tujuan tersebut, peneliti menggunakan pendekatan 

metodologis yang khas dalam kajian sejarah, yaitu metode penelitian sejarah dengan 

pendekatan deskriptif-naratif. Metode ini dipilih karena sangat efektif untuk mengungkap 

peristiwa masa lalu secara kronologis, holistik, dan kontekstual, serta mampu memberikan 

pemahaman mendalam tentang makna sosial dan kultural dari sebuah tradisi yang masih 

hidup. 

Metode penelitian sejarah, sebagaimana dijelaskan oleh Kuntowijoyo (2005), 

bukan sekadar mengumpulkan fakta, melainkan proses ilmiah yang sistematis untuk 

merekonstruksi masa lalu berdasarkan jejak-jejak yang ditinggalkan. Proses ini melibatkan 

empat tahapan utama: heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Keempat 

tahapan ini dilaksanakan secara berurutan dan saling terkait untuk memastikan validitas 

dan reliabilitas hasil penelitian (Kuntowijoyo, 2005). 

 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024 
 
 

25 
 

Heuristik (Pengumpulan Sumber) 

Tahap pertama dalam metode sejarah adalah heuristik, yaitu proses pencarian dan 

pengumpulan sumber-sumber sejarah yang relevan dengan topik penelitian. Sumber-

sumber tersebut dibagi menjadi dua kategori utama: sumber primer dan sumber sekunder.  

1. Sumber primer merupakan sumber yang dihasilkan pada masa peristiwa terjadi atau 

oleh pelaku langsung peristiwa tersebut. Dalam penelitian ini, sumber primer 

meliputi: 

a. Naskah Khutbah Ayyam: Dokumen asli berbahasa Arab yang digunakan oleh 

khatib dalam menyampaikan khutbah. Naskah ini merupakan artefak paling 

sentral dalam penelitian, karena berisi teks khutbah yang telah digunakan secara 

turun-temurun sejak abad ke-19. Peneliti berhasil mendokumentasikan naskah 

versi terbaru yang ditulis ulang pada tahun 1992, yang masih digunakan hingga 

saat ini. 

b. Wawancara Mendalam: Peneliti melakukan wawancara semi-terstruktur dengan 

sejumlah narasumber kunci yang memiliki pengetahuan langsung atau peran 

penting dalam tradisi Khutbah Ayyam. Narasumber tersebut meliputi: 

1) Buya Emri Syofiyardi, S.Pd.I.: Khatib tetap Masjid Raya Pucung Anam sejak 

tahun 2007. Sebagai pelaku utama, beliau memberikan informasi rinci tentang 

sejarah asal-usul khutbah, tata cara pelaksanaan, makna simbolis atribut, dan 

filosofi di balik penggunaan bahasa Arab. 

2) Drs. H. Ali Idris: Pengurus Masjid Raya Pucung Anam yang telah lama 

menjabat. Beliau memberikan informasi historis tentang pendirian masjid, 

perkembangan aktivitas keagamaan, dan peran tokoh-tokoh seperti Tuanku 

Simun Majo Lelo. 

3) M. Diris: Labai Nagari Tandikek Selatan, yang bertugas memimpin doa dan 

ritual tertentu di masjid. Beliau memberikan perspektif tentang peran Khutbah 

Ayyam dalam struktur sosial dan keagamaan masyarakat. 

4) Jamaah Masjid: Peneliti juga mewawancarai 15 orang jamaah dari berbagai 

latar belakang usia dan pendidikan untuk memahami persepsi, pemahaman, 

dan alasan mereka mempertahankan tradisi ini . 

2. Sumber sekunder adalah sumber yang dihasilkan setelah peristiwa terjadi, biasanya 

berupa analisis atau interpretasi dari pihak lain. Sumber sekunder dalam penelitian ini 

meliputi: 

a. Arsip dan Dokumen Resmi: Data demografis Nagari Tandikek Selatan, sejarah 

singkat Kecamatan Patamuan dari situs resmi pemerintah kabupaten, serta 

catatan-catatan lokal yang berkaitan dengan sejarah masjid dan nagari. 

b. Literatur Akademik: Buku, jurnal, dan skripsi yang membahas tentang Tarekat 

Syattariyah di Minangkabau (Fathurahman, 2008), sejarah kebudayaan Islam 

(Rozani, 2021), metode khutbah (Hamdan, 2005), (Yosodipuro, 2013), serta 

studi-studi serupa tentang tradisi keagamaan lokal. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024 
 
 

26 
 

Selain wawancara dan dokumen, peneliti juga melakukan observasi 

partisipatif. Peneliti hadir langsung sebagai jamaah dalam pelaksanaan shalat Jumat di 

Masjid Raya Pucung Anam selama beberapa minggu. Observasi ini bertujuan untuk 

mencatat secara langsung tata cara pelaksanaan khutbah, interaksi antara khatib dan 

jamaah, suasana ritual, serta penggunaan atribut seperti sorban, tongkat, dan mimbar. 

Data observasi ini kemudian didokumentasikan dalam bentuk catatan lapangan dan 

foto . 

Kritik Sumber (Verifikasi dan Validasi) 

Setelah sumber-sumber terkumpul, tahap selanjutnya adalah kritik sumber. Tahap 

ini bertujuan untuk menilai keaslian, kredibilitas, dan relevansi setiap sumber yang 

diperoleh. Kritik sumber dibagi menjadi dua jenis: kritik ekstern dan kritik intern 

(Kuntowijoyo, 2005). 

1. Kritik Ekstern: Fokus pada otentisitas fisik sumber. Untuk naskah Khutbah Ayyam, 

peneliti memverifikasi keasliannya dengan membandingkan versi yang digunakan 

saat ini dengan catatan sejarah dari pengurus masjid. Berdasarkan keterangan Drs. H. 

Ali Idris, naskah yang digunakan saat ini adalah salinan yang ditulis ulang pada tahun 

1992 dari naskah asli yang disusun oleh Tuanku Simun Majo Lelo pada tahun 1810. 

Meskipun bukan dokumen asli abad ke-19, salinan tahun 1992 ini dianggap otentik 

karena proses penyalinannya dilakukan secara resmi dan disaksikan oleh para tokoh 

masyarakat . Untuk sumber lisan (wawancara), kritik ekstern dilakukan dengan 

memastikan bahwa narasumber adalah pihak yang kompeten dan memiliki otoritas 

dalam topik yang dibahas. Misalnya, Buya Emri Syofiyardi adalah khatib resmi, 

sehingga informasinya tentang tata cara khutbah dianggap valid. 

2. Kritik Intern: Fokus pada isi dan makna sumber. Peneliti menganalisis apakah isi 

sumber tersebut masuk akal, konsisten, dan bebas dari bias. Untuk naskah khutbah, 

peneliti menganalisis isi teks untuk memastikan bahwa rukun khutbah (seperti puji-

pujian kepada Allah, shalawat kepada Nabi, wasiat takwa, bacaan ayat Al-Qur'an, dan 

doa) benar-benar terpenuhi, sebagaimana diatur dalam fiqih Islam (Multazim, 2019). 

Untuk data wawancara, peneliti melakukan triangulasi dengan membandingkan 

pernyataan satu narasumber dengan narasumber lain dan dengan data dari sumber 

tertulis. Misalnya, pernyataan Buya Emri tentang asal-usul khutbah dari ajaran Syekh 

Burhanuddin dikonfirmasi dengan literatur Fathurahman (2008) dan pernyataan Drs. 

H. Ali Idris . 

Interpretasi (Analisis dan Penafsiran) 

Tahap interpretasi adalah jantung dari penelitian sejarah. Pada tahap ini, peneliti 

tidak hanya menyusun fakta-fakta yang telah diverifikasi, tetapi juga memberikan makna 

dan penjelasan terhadap fakta-fakta tersebut. Peneliti menggunakan pendekatan analisis 

tematik untuk mengidentifikasi pola-pola, tema-tema, dan hubungan sebab-akibat yang 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024 
 
 

27 
 

muncul dari data1. Beberapa tema besar yang muncul dan dianalisis dalam penelitian ini 

adalah: 

1. Asal-Usul Historis: Bagaimana Khutbah Ayyam lahir dari rahim Tarekat Syattariyah 

dan peran tokoh-tokoh seperti Katik Sangko dan Syekh Burhanuddin. 

2. Struktur Ritual: Bagaimana tata cara pelaksanaan khutbah, termasuk penggunaan 

atribut, urutan kegiatan sebelum dan sesudah khutbah, serta peran khatib. 

3. Dinamika Sosial-Budaya: Bagaimana masyarakat memahami dan memberi makna 

terhadap khutbah yang tidak mereka pahami secara linguistik. Tema ini menganalisis 

konsep “sakralitas”, “identitas kolektif”, dan “solidaritas sosial” yang melekat pada 

tradisi ini. 

4. Ketahanan Tradisi: Mengapa tradisi ini mampu bertahan di tengah arus modernisasi 

dan munculnya alternatif khutbah berbahasa Indonesia. Analisis ini menghubungkan 

ketahanan tradisi dengan konsep “resistensi budaya” dan “otentisitas”. 

Interpretasi juga dilakukan dengan menggunakan kerangka teori dari kajian 

antropologi budaya, khususnya konsep “ritual” dari Victor Turner (1969). Turner 

menjelaskan bahwa ritual bukan hanya tindakan simbolis, tetapi juga merupakan 

mekanisme sosial yang memperkuat ikatan komunitas (communitas) dan mentransmisikan 

nilai-nilai budaya dari satu generasi ke generasi berikutnya (Turner, 1969). Dengan 

kerangka ini, Khutbah Ayyam dipahami bukan hanya sebagai kewajiban agama, tetapi 

juga sebagai sebuah “drama sosial” yang memperkuat identitas masyarakat Pucung Anam 

sebagai penganut ajaran Syattariyah. 

Historiografi (Penulisan Sejarah) 

Tahap terakhir adalah historiografi, yaitu proses penyajian hasil penelitian dalam 

bentuk narasi sejarah yang utuh dan koheren. Dalam tahap ini, semua data yang telah 

dikumpulkan, diverifikasi, dan diinterpretasikan disusun kembali menjadi sebuah cerita 

yang logis dan menarik. Narasi ini tidak hanya menyampaikan “apa yang terjadi”, tetapi 

juga “mengapa hal itu terjadi” dan “apa maknanya bagi masyarakat saat ini”. 

Penulisan historiografi dalam penelitian ini dilakukan dengan gaya naratif yang 

deskriptif, namun tetap berpegang pada prinsip-prinsip ilmiah. Setiap pernyataan 

didukung oleh bukti yang jelas, baik berupa kutipan dari naskah, transkrip wawancara, 

maupun referensi literatur. Tujuannya adalah untuk menghasilkan sebuah rekonstruksi 

sejarah yang tidak hanya akurat, tetapi juga mampu memberikan pemahaman mendalam 

tentang kompleksitas tradisi keagamaan di Minangkabau. 

Dengan mengikuti keempat tahapan metode sejarah ini, penelitian ini berupaya 

untuk tidak hanya mendokumentasikan sebuah tradisi, tetapi juga memberikan analisis 

yang komprehensif tentang bagaimana sebuah praktik keagamaan mampu bertahan dan 

menjadi bagian integral dari identitas sebuah komunitas selama lebih dari dua abad. 

 

                                                            
1 Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in 

Psychology, 3(2), 77–101. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024 
 
 

28 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sejarah dan Asal-Usul Khutbah Ayyam: Warisan Tarekat Syattariyah yang Tak 

Lekang oleh Waktu 

Temuan penelitian membuktikan bahwa Khutbah Ayyam bukanlah sekadar ritual 

keagamaan biasa, melainkan sebuah artefak sejarah yang merupakan bagian integral dari 

ajaran Tarekat Syattariyah yang berkembang di Minangkabau sejak abad ke-18. Asal-

usulnya dapat ditelusuri hingga ke dua tokoh sentral: Katik Sangko dan Syekh 

Burhanuddin Ulakan. Berdasarkan wawancara dengan Drs. H. Ali Idris, pengurus Masjid 

Raya Pucung Anam, Katik Sangko adalah ulama lokal pertama yang membawa ajaran 

Syattariyah ke wilayah Patamuan sekitar tahun 1780, bahkan sebelum Syekh Burhanuddin 

kembali dari Aceh . Namun, ajaran tersebut kemudian “disempurnakan” oleh Syekh 

Burhanuddin, yang merupakan murid dari Syekh Abdurrauf as-Singkili, seorang ulama 

besar Aceh yang juga penerus silsilah Tarekat Syattariyah dari Timur Tengah2. 

Nama “Ayyam” sendiri, sebagaimana diungkapkan oleh Buya Emri Syofiyardi, 

khatib Masjid Raya Pucung Anam, bukanlah istilah teologis yang ditetapkan oleh para 

ulama, melainkan sebutan populer yang muncul dari ingatan kolektif masyarakat. Nama 

ini berasal dari frasa “bainil ayyam” (di antara hari-hari) yang terdapat dalam salah satu 

penggalan naskah khutbah. Frasa ini menjadi sangat familiar di telinga jamaah, sehingga 

akhirnya seluruh khutbah tersebut dikenal dengan sebutan Khutbah Ayyam . Fenomena ini 

menunjukkan bahwa tradisi ini benar-benar hidup dan berkembang dari bawah, dari 

masyarakat itu sendiri, bukan dari atas melalui fatwa resmi. 

Masjid Raya Pucung Anam, yang didirikan pada tahun 1810 oleh Tigo Tungku 

Sajarangan (Niniak Mamak, Cadiak Pandai, dan Alim Ulama), menjadi wadah 

institusionalisasi tradisi ini. Tokoh kunci yang menyusun sistem peribadatan, termasuk 

penggunaan Khutbah Ayyam, adalah Tuanku Simun Majo Lelo (juga dikenal sebagai 

Tuanku Batagak). Beliau adalah ulama generasi pertama yang mengorganisir aktivitas 

keagamaan di masjid ini dengan rujukan utama pada ajaran Syekh Burhanuddin . Dengan 

demikian, Khutbah Ayyam bukanlah inovasi baru, melainkan sebuah tradisi yang telah 

berurat berakar selama lebih dari dua abad. 

Yang menarik, meskipun naskah asli yang disusun Tuanku Batagak pada tahun 

1810 telah hilang, semangat dan isi khutbah tersebut tetap dipertahankan. Naskah yang 

digunakan saat ini adalah salinan yang ditulis ulang pada tahun 1992, yang masih setia 

mengikuti struktur dan isi naskah aslinya . Hal ini menunjukkan adanya komitmen kuat 

dari masyarakat dan para ulama setempat untuk menjaga orisinalitas tradisi, meskipun 

bentuk fisik dokumennya telah berganti.  

 

Proses Pelaksanaan dan Simbolisme Ritual: Sebuah Drama Sosial yang Sakral 

                                                            
2 Fathurahman, O. (2008). Tarekat Syattariyah di Minangkabau. Media Group. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024 
 
 

29 
 

Pelaksanaan Khutbah Ayyam di Masjid Raya Pucung Anam bukan hanya tentang 

penyampaian pesan keagamaan, tetapi merupakan sebuah “drama sosial” yang penuh 

dengan simbol dan ritual. Setiap elemen dalam proses ini memiliki makna dan fungsi yang 

spesifik, yang bersama-sama menciptakan suasana sakral dan memperkuat identitas 

komunitas. 

1. Peran Khatib: Otoritas Spiritual yang Tak Tergantikan 

Khatib dalam tradisi Khutbah Ayyam bukan sekadar penyampai pesan, 

melainkan pemegang otoritas spiritual tertinggi dalam konteks ritual Jumat. Sejak 

tahun 1987 hingga 2007, posisi ini dipegang oleh Buya Sofiyan. Sejak 2007 hingga 

saat ini (2024), posisi tersebut diwariskan kepada putranya, Buya Emri Syofiyardi . 

Pergantian khatib hanya terjadi karena alasan usia atau kematian, bukan karena rotasi 

atau keputusan administratif biasa. Ini menunjukkan bahwa posisi khatib bersifat 

sakral dan herediter, mirip dengan sistem kepemimpinan dalam tarekat. 

Syarat untuk menjadi khatib sangat ketat. Selain harus bergelar Tuanku 

(sebutan untuk ulama yang telah menyelesaikan pendidikan surau), calon khatib juga 

harus memiliki latar belakang pendidikan agama yang kuat, seperti mondok di 

pesantren Salafiyah Madinatul Ilmi Islamiyah Buluh Kasok . Lebih dari itu, ia harus 

mendapat restu dari ulama setempat dan persetujuan masyarakat. Dengan demikian, 

khatib bukan hanya memiliki otoritas keagamaan, tetapi juga legitimasi sosial yang 

kuat. 

2. Atribut Ritual: Manifestasi dari Identitas dan Kesakralan 

Empat atribut utama yang digunakan dalam Khutbah Ayyam adalah naskah, 

sorban, tongkat, dan mimbar. Keempatnya bukan sekadar aksesori, melainkan simbol-

simbol penting yang membangun identitas dan kesakralan ritual. 

a. Naskah: Naskah berbahasa Arab ini adalah “kitab suci” dalam konteks ritual 

Jumat di Pucung Anam. Isinya bersifat tetap dan tidak boleh diubah, karena 

dianggap sebagai warisan langsung dari Syekh Burhanuddin. Naskah ini 

memenuhi semua rukun khutbah Jumat menurut fikih, yaitu puji-pujian kepada 

Allah, shalawat kepada Nabi, wasiat takwa, bacaan ayat Al-Qur’an, dan doa 

untuk kaum muslimin3. Penggunaan naskah ini menjamin keotentikan dan 

mencegah penyimpangan, sekaligus menjadi pengingat bahwa khutbah ini adalah 

bagian dari tradisi yang lebih besar, yaitu Tarekat Syattariyah. 

b. Sorban: Dalam budaya Islam, sorban adalah simbol kewibawaan, ilmu, dan 

kesucian. Seperti yang dijelaskan oleh4, Imam Malik bahkan menyarankan agar 

sorban tidak pernah ditanggalkan karena merupakan simbol identitas seorang 

                                                            
3 Multazim, A. A. (2019). Status Hukum Tertib dalam Rukun Dua Khutbah Jum’at (Telaah Kritis Fiqih 

Klasik). AL ADALAH: Jurnal Syari’ah dan Hukum Islam, 4(1), 1–15. 
4 Muhyiddin. (2022, 10 Januari). Mengapa Memakai Serban Sangat Dianjurkan? Ini Penjelasan Syekh 

Nawawi. Republika Online. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024 
 
 

30 
 

ulama. Dalam konteks Khutbah Ayyam, pemakaian sorban oleh khatib sebelum 

naik mimbar adalah ritual yang menandai transformasi sosial: dari seorang 

jamaah biasa menjadi pemimpin spiritual yang memiliki otoritas untuk berbicara 

atas nama Tuhan . 

c. Tongkat: Memegang tongkat saat berkhutbah adalah sunnah yang dicontohkan 

oleh Rasulullah SAW, sebagaimana diriwayatkan oleh Imam Syafi’i5. Dalam 

Khutbah Ayyam, tongkat berfungsi ganda: pertama, sebagai alat untuk menjaga 

ketenangan dan fokus khatib; kedua, sebagai simbol kekuasaan dan otoritas. 

Tongkat ini menghubungkan ritual lokal di Pucung Anam dengan praktik 

kenabian yang universal, sehingga memperkuat legitimasi religiusnya. 

d. Mimbar: Mimbar adalah podium yang memisahkan khatib dari jamaah, secara 

fisik maupun simbolis. Posisinya yang tinggi dan menghadap jamaah 

menegaskan hierarki antara yang berbicara (otoritas ilahi) dan yang 

mendengarkan (umat). Desain mimbar di Masjid Raya Pucung Anam yang 

bertangga dan dihiasi kain putih diyakini menyerupai mimbar di wilayah Arab, 

yang kembali menegaskan koneksi mereka dengan pusat peradaban Islam . 

3. Urutan Ritual: Membangun Atmosfer Sakral 

Proses pelaksanaan Khutbah Ayyam tidak dimulai saat khatib naik mimbar, 

tetapi jauh sebelumnya. Urutan ritual yang rumit dan terstruktur ini berfungsi untuk 

membangun atmosfer sakral dan mempersiapkan mental-spiritual jamaah. 

a. Sebelum Adzan: Jamaah yang datang ke masjid disarankan untuk melaksanakan 

shalat tahiyatul masjid (sunnah penghormatan masjid) dan membaca shalawat 

Nabi. Ini adalah fase “pemanasan” spiritual untuk membersihkan hati dan pikiran 

dari urusan duniawi . 

b. Adzan Pertama: Saat adzan pertama berkumandang, khatib mulai mempersiapkan 

diri di belakang mimbar. Ia memakai sorban dan memegang tongkat, menandai 

dimulainya transformasi perannya. 

c. Antara Dua Khutbah: Setelah khutbah pertama selesai, ada jeda singkat di mana 

Labai Nagari (tokoh adat dan agama) membacakan doa. Doa ini berisi pujian 

kepada Allah dan shalawat kepada Nabi, yang berfungsi sebagai “jembatan” 

spiritual antara dua bagian khutbah . 

d. Khutbah Kedua dan Shalat Jumat: Khatib melanjutkan dengan khutbah kedua, 

yang biasanya lebih pendek dan berisi doa untuk kaum muslimin. Setelah itu, 

shalat Jumat dilaksanakan dengan khusyuk. 

Seluruh rangkaian ini, mulai dari shalat sunnah hingga doa antara dua 

khutbah, menciptakan sebuah “ritual koridor” yang memandu jamaah dari dunia 

profan ke dunia sakral. Atmosfer ini diperkuat oleh bunyi bedug yang dipukul tiga 

                                                            
5 Awwaluz Zikri, U. D. (2017, 1 Maret). Beginilah Hukum Memegang Tongkat Jum’at bagi Khatib saat 

Khutbah Jum’at. Konsultasi 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024 
 
 

31 
 

kali sebelum adzan, sebuah tradisi lokal yang tetap dipertahankan meskipun teknologi 

pengeras suara sudah ada 

Pemahaman Masyarakat dan Logika Sosial: Mengapa Tradisi Ini Bertahan? 

Temuan paling mengejutkan dalam penelitian ini adalah bahwa mayoritas jamaah 

tidak memahami isi khutbah secara linguistik. Dari 15 jamaah yang diwawancarai, hanya 

2 orang yang mengaku paham arti dari teks berbahasa Arab yang dibacakan . Namun, 

fakta ini sama sekali tidak mengurangi antusiasme mereka untuk mempertahankan tradisi 

ini. Bahkan, mereka dengan tegas menyatakan bahwa Khutbah Ayyam adalah identitas 

mereka yang tak tergantikan. Pertanyaannya, mengapa? 

Berdasarkan analisis tematik terhadap hasil wawancara, setidaknya ada empat 

alasan utama mengapa Khutbah Ayyam mampu bertahan: 

1. Orisinalitas dan Otoritas Ilahiah 

Bagi masyarakat Pucung Anam, Khutbah Ayyam adalah “barang asli” yang 

berasal langsung dari Syekh Burhanuddin, seorang wali yang dianggap memiliki 

otoritas ilahiah. Seperti yang diungkapkan oleh Bapak Zainul Makmur, “Ayat-ayat 

[dalam naskah] disusun oleh ulama besar Padang Pariaman... hal ini yang membuat 

kami tambah yakin kalau ini adalah sesuatu yang harus tetap dilestarikan” . Dalam 

logika masyarakat, sesuatu yang berasal dari otoritas tertinggi (Syekh Burhanuddin) 

dan tidak berubah selama ratusan tahun pastilah benar dan sakral. Pemahaman ini 

sejalan dengan konsep “tradisi” menurut Edward Shils (1981), yang menyatakan 

bahwa tradisi memiliki otoritas intrinsik karena usianya yang panjang dan asal-

usulnya yang sakral6. 

2. Kebebasan dari Campur Tangan Duniawi 

Salah satu alasan paling sering disebutkan oleh jamaah adalah bahwa Khutbah 

Ayyam “bersih” dari campur tangan urusan duniawi seperti politik, bisnis, atau gosip. 

Seperti yang dijelaskan oleh Buya Emri, “Khatib hanya fokus beribadah membacakan 

khutbah sesuai teks, tanpa harus menambahkan segala aspek yang dirasa tidak 

penting... tanpa menyalahkan khutbah [berbahasa Indonesia]... terkadang ketika 

khatib berkhutbah mereka menyampaikan materi khutbah bercampur dengan 

kepentingan pribadi atau dunia”. Dalam konteks masyarakat yang mungkin jenuh 

dengan retorika politik atau ceramah yang bersifat menggurui, Khutbah Ayyam 

menawarkan sebuah ruang sakral yang murni, di mana satu-satunya suara yang 

terdengar adalah suara teks suci yang dibacakan dengan khusyuk. 

3. Identitas Kolektif dan Solidaritas Sosial 

                                                            
6 Shils, E. (1981). Tradition. University of Chicago Press. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024 
 
 

32 
 

Khutbah Ayyam adalah penanda identitas yang paling kuat bagi masyarakat 

Pucung Anam sebagai penganut ajaran Syattariyah. Keberadaan Masjid Ar-Rasul di 

Pasar Induk Tandikek, yang menggunakan khutbah berbahasa Indonesia ala 

Muhammadiyah, justru memperkuat identitas ini. Seperti yang dikatakan oleh Bapak 

Arif, “Khutbah Ayyam... menjadi ciri khas daerah kami dan... disusun oleh ulama 

besar Padang Pariaman”. Dalam teori Victor Turner (1969), ritual seperti ini berfungsi 

untuk menciptakan communitas, yaitu ikatan sosial yang kuat dan egaliter di antara 

para pesertanya7. Dengan duduk bersama, mendengarkan teks yang sama, dan 

menjalani ritual yang sama, jamaah merasakan kebersamaan dan solidaritas yang 

tidak bisa didapatkan di tempat lain. 

4. Logika “Perwakilan” dalam Ibadah 

Bagi jamaah yang tidak paham bahasa Arab, mereka menggunakan logika 

“perwakilan” dalam beribadah. Seperti yang diungkapkan oleh Bapak Syafrudin, 

“Beribadah apalagi berjamaah, satu orang yang menguasai sudah bisa mewakili dari 

seluruh jamaah yang lainnya. Kita percayakan sepenuhnya kepada khatib” . Dalam 

logika ini, keabsahan ibadah tidak ditentukan oleh pemahaman individu, tetapi oleh 

keabsahan prosedur dan otoritas sang pemimpin ritual. Selama khatib dianggap sah 

dan teks yang dibaca memenuhi rukun, maka ibadah seluruh jamaah dianggap sah. 

Dengan demikian, ketahanan Khutbah Ayyam bukanlah sebuah irasionalitas, 

melainkan sebuah rasionalitas sosial dan kultural yang sangat dalam. Tradisi ini bertahan 

karena ia memenuhi kebutuhan masyarakat akan identitas, kebersamaan, dan kepastian 

spiritual di tengah arus perubahan yang semakin deras 

Kesimpulan 

Berdasarkan temuan lapangan dan analisis mendalam, penelitian ini menarik tiga 

kesimpulan utama. 

Pertama, Khutbah Ayyam adalah warisan sejarah dari ajaran Tarekat Syattariyah 

yang telah mengakar kuat di Minangkabau sejak abad ke-18. Tradisi ini bukanlah praktik 

keagamaan biasa, melainkan artefak budaya yang lahir dari proses akulturasi antara Islam 

normatif dengan budaya lokal. Nama “Ayyam” sendiri bukan istilah teologis, melainkan 

produk dari ingatan kolektif masyarakat yang mengambil frasa “bainil ayyam” dari salah 

satu penggalan naskah khutbah. Hal ini menunjukkan bahwa tradisi ini benar-benar 

tumbuh dari bawah, dari masyarakat itu sendiri. Masjid Raya Pucung Anam, yang 

didirikan pada tahun 1810, menjadi wadah institusionalisasi tradisi ini. Tokoh kunci 

seperti Tuanku Simun Majo Lelo (Tuanku Batagak) berperan penting dalam menyusun 

sistem peribadatan yang terstruktur, termasuk penggunaan Khutbah Ayyam. Dengan 

demikian, tradisi ini bukan sekadar ritual, tetapi juga representasi dari sejarah panjang 

Islamisasi dan pembentukan identitas keagamaan di Minangkabau. 

Kedua, pelaksanaan Khutbah Ayyam adalah sebuah “drama sosial” yang penuh 

dengan simbol dan ritual, yang bersama-sama menciptakan suasana sakral dan 

                                                            
7 Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Aldine Publishing. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024 
 
 

33 
 

memperkuat identitas komunitas. Setiap elemen dalam proses ini — mulai dari figur 

khatib, penggunaan atribut (naskah, sorban, tongkat, mimbar), hingga urutan ritual — 

memiliki makna dan fungsi yang spesifik. Khatib, yang dipilih secara khusus dan bersifat 

herediter, bukan hanya penyampai pesan, tetapi pemegang otoritas spiritual tertinggi 

dalam konteks ritual Jumat. Atribut-atribut yang digunakan, seperti sorban dan tongkat, 

bukan sekadar aksesori, melainkan simbol kewibawaan, ilmu, dan kesucian yang 

menghubungkan ritual lokal dengan praktik kenabian yang universal. Urutan ritual yang 

rumit, mulai dari shalat tahiyatul masjid, pembacaan shalawat, hingga pemukulan bedug, 

berfungsi untuk membangun atmosfer sakral yang memandu jamaah dari dunia profan ke 

dunia sakral. Dengan kata lain, Khutbah Ayyam adalah sebuah pertunjukan simbolik yang 

tidak hanya memenuhi rukun fikih, tetapi juga membangun solidaritas sosial dan 

memperkuat identitas kolektif masyarakat Pucung Anam sebagai penganut ajaran 

Syattariyah. 

Ketiga, ketahanan Khutbah Ayyam di tengah arus modernisasi bukanlah sebuah 

irasionalitas, melainkan sebuah rasionalitas sosial dan kultural yang sangat dalam. 

Meskipun mayoritas jamaah tidak memahami isi khutbah secara linguistik, mereka tetap 

mempertahankannya dengan penuh keyakinan. Alasan utama ketahanan ini dapat 

diringkas dalam empat poin: (1) Orisinalitas dan Otoritas Ilahiah: Masyarakat meyakini 

bahwa naskah khutbah ini adalah warisan langsung dari Syekh Burhanuddin, seorang wali 

yang dianggap memiliki otoritas ilahiah. Sesuatu yang berasal dari otoritas tertinggi dan 

tidak berubah selama ratusan tahun dianggap sakral dan benar. (2) Kebebasan dari 

Campur Tangan Duniawi: Khutbah Ayyam dianggap “bersih” dari politik, bisnis, atau 

gosip. Dalam konteks masyarakat yang mungkin jenuh dengan retorika dunia, khutbah ini 

menawarkan ruang sakral yang murni untuk beribadah. (3) Identitas Kolektif dan 

Solidaritas Sosial: Tradisi ini adalah penanda identitas yang paling kuat bagi masyarakat 

Pucung Anam. Keberadaan Masjid Ar-Rasul yang menggunakan khutbah berbahasa 

Indonesia justru memperkuat identitas ini sebagai pembeda. (4) Logika “Perwakilan” 

dalam Ibadah: Jamaah yang tidak paham bahasa Arab menggunakan logika bahwa 

keabsahan ibadah ditentukan oleh keabsahan prosedur dan otoritas sang khatib, bukan oleh 

pemahaman individu. 

Dengan demikian, Khutbah Ayyam di Masjid Raya Pucung Anam adalah sebuah 

fenomena yang unik dan kaya makna. Ia bukan hanya memenuhi fungsi ritual keagamaan, 

tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk memelihara identitas, membangun 

solidaritas, dan memberikan kepastian spiritual di tengah perubahan zaman. Tradisi ini 

membuktikan bahwa praktik keagamaan yang tampak “tidak rasional” dari perspektif 

fungsional-komunikatif justru bisa sangat rasional dari perspektif sosial dan kultural. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa dalam sejarah peradaban Islam, tradisi lokal yang 

berakar kuat mampu bertahan dan lestari, bukan karena kebekuan, tetapi karena ia mampu 

memenuhi kebutuhan mendalam masyarakat akan makna, identitas, dan kebersamaan. 

 

Daftar Pustaka 

 

Awwaluz Zikri, U. D. (2017, 1 Maret). Beginilah hukum memegang tongkat Jum’at bagi 

khatib saat khutbah Jum’at. Konsultasi Fiqih. https://konsultasifiqih.com/khatib-

memegang-tongkat-ketika-berkhutbah/ 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024 
 
 

34 
 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative 

Research in Psychology, 3(2), 77–101. 

https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

Fathurahman, O. (2008). Tarekat Syattariyah di Minangkabau. Media Group. 

Hamdan, Y. (2005). Karakteristik Khutbah Jum’at di Mesjid Kampus: Perspektif 

Komunikasi. Jurnal Terakreditasi Dirjen Dikti, SK No. 56/DIKTI/Kep/2005. 

Kuntowijoyo. (2005). Pengantar ilmu sejarah. Penerbit Ombak. 

Multazim, A. A. (2019). Status Hukum Tertib dalam Rukun Dua Khutbah Jum’at (Telaah 

Kritis Fiqih Klasik). AL ADALAH: Jurnal Syari’ah dan Hukum Islam, 4(1), 1–

15. 

Muhyiddin. (2022, 10 Januari). Mengapa memakai serban sangat dianjurkan? Ini 

penjelasan SyekhNawawi. Republika Online. 

https://republika.co.id/berita/qy7v0l346/mengapa-memakai-serban-sangat-

dianjurkan-ini-penjelasan-syekh-nawawi 

Rozani, F. (2021). Sejarah kebudayaan Islam. Berkah Prima. 

Shils, E. (1981). Tradition. University of Chicago Press. 

Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Aldine Publishing. 

Yosodipuro, A. (2013). Buku pintar khatib dan khotbah Jumat. Gramedia Pustaka Utama. 

 


