JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024

KHUTBAH AYYAM (ARAB) DI MASJID RAYA PUCUNG
ANAM DI NAGARI TANDIKEK SELATAN KECAMATAN
PATAMUAN KABUPATEN PADANG PARIAMAN (TAHUN 1992 —
2024)

Peyanda Gusrima, Melia Afdayeni
Universitas Islam Negeri Sjech M.Djamil Djambek Bukittinggi
peyandagusrima@gmail.com, meliaafdayeni@uinbukittinggi.ac.id

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji sejarah, tata cara pelaksanaan, serta
dinamika pemahaman masyarakat terhadap tradisi Khutbah Ayyam di Masjid
Raya Pucung Anam, Nagari Tandikek Selatan, Kabupaten Padang Pariaman.
Khutbah Ayyam, yang merupakan khutbah Jumat berbahasa Arab dengan
naskah tetap dan atribut khusus, merupakan warisan ajaran Tarekat Syattariyah
yang telah berakar sejak abad ke-18. Penelitian menggunakan metode sejarah
dengan pendekatan deskriptif-naratif, melalui tahapan heuristik, kritik sumber,
interpretasi, dan historiografi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Khutbah
Ayyam pertama kali diperkenalkan oleh ulama lokal Katik Sangko dan
disempurnakan oleh Syekh Burhanuddin Ulakan. Pelaksanaannya di Masjid
Raya Pucung Anam, yang didirikan tahun 1810, melibatkan atribut khas seperti
naskah, sorban, tongkat, dan mimbar, serta dipimpin oleh khatib yang ditunjuk
secara khusus. Meskipun mayoritas jamaah tidak memahami isi khutbah secara
linguistik, mereka tetap mempertahankannya sebagai identitas keagamaan dan
simbol solidaritas sosial. Tradisi ini bertahan karena dianggap orisinal, sakral,
dan bebas dari campur tangan urusan duniawi. Penelitian ini menyimpulkan
bahwa Khutbah Ayyam bukan sekadar ritual keagamaan, melainkan pula
manifestasi dari akulturasi antara Islam normatif dengan budaya lokal
Minangkabau yang terus hidup dan lestari.

Kata Kunci: Khutbah Ayyam, Tarekat Syattariyah, Tradisi Keagamaan.

ABSTRACT

This research aims to examine the history, ceremonial procedures, and the
dynamics of public understanding of the Khutbah Ayyam tradition at the
Pucung Anam Grand Mosque, Nagari Tandikek Selatan, Padang Pariaman
Regency. Khutbah Ayyam, a Friday sermon delivered in Arabic with a fixed
text and specific attributes, is a legacy of the Syattariyah Sufi Order that has
been rooted in the region since the 18th century.The study uses a historical
method with a descriptive-narrative approach, going through the stages of
heuristics, source criticism, interpretation, and historiography. The results show
that Khutbah Ayyam was first introduced by the local scholar Katik Sangko
and perfected by Syekh Burhanuddin Ulakan. Its implementation at the Pucung
Anam Grand Mosque, which was established in 1810, involves unique

22


mailto:peyandagusrima@gmail.com
mailto:meliaafdayeni@uinbukittinggi.ac.id

JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024

attributes such as a specific manuscript, a turban, a staff, and a pulpit. It is led
by a specially appointed orator.Although the majority of the congregation does
not linguistically understand the content of the sermon, they continue to
preserve it as a religious identity and a symbol of social solidarity. This
tradition has survived because it is considered original, sacred, and free from
worldly interference. The research concludes that Khutbah Ayyam is not
merely a religious ritual but also a manifestation of the acculturation between
normative Islam and local Minangkabau culture that continues to thrive and be
preserved.

Keywords: Khutbah Ayyam, Syattariyah Sufi Order, Religious Tradition.

Pendahuluan

Islam di Minangkabau tidak hanya hadir sebagai agama, melainkan juga sebagai
kekuatan kultural yang membentuk identitas masyarakatnya. Proses Islamisasi yang
berlangsung sejak abad ke-7 hingga ke-13 Masehi berlangsung secara damai, dengan
menyerap dan mengakulturasi nilai-nilai lokal yang telah ada . Salah satu wujud paling
nyata dari proses akulturasi ini adalah munculnya berbagai tarekat, di antaranya Tarekat
Syattariyah, yang menjadi tulang punggung penyebaran Islam di wilayah pesisir barat
Sumatera, khususnya Kabupaten Padang Pariaman. Tarekat ini, yang pertama kali dibawa
olen Syekh Burhanuddin Ulakan dan dikembangkan oleh murid-muridnya, tidak hanya
mengajarkan spiritualitas, tetapi juga membentuk sistem sosial, pendidikan, dan ritual
keagamaan yang unik dan khas (Fathurahman, 2008). Salah satu ritual keagamaan yang
lahir dari rahim Tarekat Syattariyah adalah Khutbah Ayyam, sebuah tradisi khutbah Jumat
berbahasa Arab yang hingga kini masih dipertahankan di Masjid Raya Pucung Anam,
Nagari Tandikek Selatan.

Khutbah Ayyam merupakan fenomena yang menarik untuk dikaji dari perspektif
sejarah peradaban Islam. Secara formal, khutbah Jumat adalah rukun wajib yang harus
dipenuhi agar shalat Jumat sah. Namun, dalam praktiknya, Khutbah Ayyam memiliki
dimensi yang jauh lebih kompleks. la bukan sekadar penyampaian pesan keagamaan,
melainkan sebuah pertunjukan simbolik yang melibatkan naskah teks turun-temurun,
atribut khusus seperti sorban dan tongkat, serta khatib yang dipilih secara khusus dan
bersifat permanen. Nama “Ayyam” sendiri, yang berarti “hari-hari”, bukanlah istilah
teologis, melainkan sebutan populer yang muncul dari ingatan kolektif masyarakat karena
adanya frasa “bainil ayyam” dalam salah satu penggalan naskah khutbah . Hal ini
menunjukkan bahwa tradisi ini benar-benar hidup dan berkembang dari bawah, dari
masyarakat itu sendiri.

Penelitian ini menjadi penting karena, sebagaimana diakui oleh Hamdan (2005),
khutbah Jumat seharusnya menjadi sarana komunikasi massa yang efektif untuk
menyampaikan ajaran Islam. Namun, dalam konteks Khutbah Ayyam, terjadi sebuah
paradoks: khutbah disampaikan dalam bahasa Arab yang tidak dipahami oleh mayoritas
jamaah, sehingga potensi komunikasinya menjadi tidak optimal (Hamdan, 2005).
Berdasarkan observasi lapangan, hanya sekitar 2 dari 15 jamaah yang mampu memahami
isi khutbah secara linguistik . Fenomena ini menimbulkan pertanyaan mendasar: mengapa

23



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024

sebuah tradisi yang secara fungsional tampak tidak efektif ini justru mampu bertahan
selama lebih dari dua abad, bahkan hingga era modernisasi dan globalisasi saat ini?

Ketahanan Khutbah Ayyam tidak dapat dipisahkan dari konteks sosio-historis
masyarakat Pucung Anam. Seperti yang dijelaskan oleh Fathurahman (2008), corak Islam
di Minangkabau adalah hasil dari dialektika antara ajaran Islam normatif dengan tradisi
lokal. Masjid Raya Pucung Anam, yang didirikan pada tahun 1810 oleh Tigo Tungku
Sajarangan (Niniak Mamak, Cadiak Pandai, dan Alim Ulama), bukan hanya menjadi pusat
ibadah, tetapi juga menjadi simbol otoritas keagamaan dan sosial masyarakat . Tokoh
seperti Tuanku Simun Majo Lelo (Tuanku Batagak) yang menyusun sistem peribadatan di
masjid ini, berhasil menciptakan sebuah tradisi yang sakral dan tidak mudah diubah
(Fathurahman, 2008). Di sisi lain, keberadaan Masjid Ar-Rasul di Pasar Induk Tandikek,
yang menggunakan khutbah berbahasa Indonesia ala Muhammadiyah, justru memperkuat
identitas Khutbah Ayyam sebagai penanda perbedaan dan keunikan masyarakat Pucung
Anam yang masih setia pada ajaran Syattariyah .

Oleh karena itu, penelitian ini dirancang untuk menjawab tiga pertanyaan pokok:
(1) Bagaimana sejarah asal-usul Khutbah Ayyam di Masjid Raya Pucung Anam? (2)
Bagaimana tata cara pelaksanaan Khutbah Ayyam, termasuk penggunaan atribut dan
peran khatib? (3) Bagaimana pemahaman masyarakat terhadap khutbah ini, dan apa alasan
utama mereka mempertahankannya di tengah arus modernisasi? Dengan menjawab
pertanyaan-pertanyaan ini, penelitian ini tidak hanya ingin mendokumentasikan sebuah
tradisi, tetapi juga ingin memahami logika sosial dan kultural yang membuat sebuah
praktik keagamaan mampu bertahan dan lestari, meskipun secara fungsional tampak tidak
rasional. Dengan demikian, kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan
bagi kajian sejarah peradaban Islam, khususnya dalam memahami dinamika tradisi
keagamaan di wilayah Minangkabau.

Metode Penelitian

Penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi sejarah, menganalisis tata cara
pelaksanaan, serta memahami dinamika sosial dan budaya di balik ketahanan tradisi
Khutbah Ayyam di Masjid Raya Pucung Anam, Nagari Tandikek Selatan, Kabupaten
Padang Pariaman. Untuk mencapai tujuan tersebut, peneliti menggunakan pendekatan
metodologis yang khas dalam kajian sejarah, yaitu metode penelitian sejarah dengan
pendekatan deskriptif-naratif. Metode ini dipilih karena sangat efektif untuk mengungkap
peristiwa masa lalu secara kronologis, holistik, dan kontekstual, serta mampu memberikan
pemahaman mendalam tentang makna sosial dan kultural dari sebuah tradisi yang masih
hidup.

Metode penelitian sejarah, sebagaimana dijelaskan oleh Kuntowijoyo (2005),
bukan sekadar mengumpulkan fakta, melainkan proses ilmiah yang sistematis untuk
merekonstruksi masa lalu berdasarkan jejak-jejak yang ditinggalkan. Proses ini melibatkan
empat tahapan utama: heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Keempat
tahapan ini dilaksanakan secara berurutan dan saling terkait untuk memastikan validitas
dan reliabilitas hasil penelitian (Kuntowijoyo, 2005).

24



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024

Heuristik (Pengumpulan Sumber)

Tahap pertama dalam metode sejarah adalah heuristik, yaitu proses pencarian dan
pengumpulan sumber-sumber sejarah yang relevan dengan topik penelitian. Sumber-
sumber tersebut dibagi menjadi dua kategori utama: sumber primer dan sumber sekunder.

1. Sumber primer merupakan sumber yang dihasilkan pada masa peristiwa terjadi atau
olen pelaku langsung peristiwa tersebut. Dalam penelitian ini, sumber primer
meliputi:

a. Naskah Khutbah Ayyam: Dokumen asli berbahasa Arab yang digunakan oleh
khatib dalam menyampaikan khutbah. Naskah ini merupakan artefak paling
sentral dalam penelitian, karena berisi teks khutbah yang telah digunakan secara
turun-temurun sejak abad ke-19. Peneliti berhasil mendokumentasikan naskah
versi terbaru yang ditulis ulang pada tahun 1992, yang masih digunakan hingga
saat ini.

b. Wawancara Mendalam: Peneliti melakukan wawancara semi-terstruktur dengan
sejumlah narasumber kunci yang memiliki pengetahuan langsung atau peran
penting dalam tradisi Khutbah Ayyam. Narasumber tersebut meliputi:

1) Buya Emri Syofiyardi, S.Pd.l.: Khatib tetap Masjid Raya Pucung Anam sejak
tahun 2007. Sebagai pelaku utama, beliau memberikan informasi rinci tentang
sejarah asal-usul khutbah, tata cara pelaksanaan, makna simbolis atribut, dan
filosofi di balik penggunaan bahasa Arab.

2) Drs. H. Ali Idris: Pengurus Masjid Raya Pucung Anam yang telah lama
menjabat. Beliau memberikan informasi historis tentang pendirian masjid,
perkembangan aktivitas keagamaan, dan peran tokoh-tokoh seperti Tuanku
Simun Majo Lelo.

3) M. Diris: Labai Nagari Tandikek Selatan, yang bertugas memimpin doa dan
ritual tertentu di masjid. Beliau memberikan perspektif tentang peran Khutbah
Ayyam dalam struktur sosial dan keagamaan masyarakat.

4) Jamaah Masjid: Peneliti juga mewawancarai 15 orang jamaah dari berbagai
latar belakang usia dan pendidikan untuk memahami persepsi, pemahaman,
dan alasan mereka mempertahankan tradisi ini .

2. Sumber sekunder adalah sumber yang dihasilkan setelah peristiwa terjadi, biasanya
berupa analisis atau interpretasi dari pihak lain. Sumber sekunder dalam penelitian ini
meliputi:

a. Arsip dan Dokumen Resmi: Data demografis Nagari Tandikek Selatan, sejarah
singkat Kecamatan Patamuan dari situs resmi pemerintah kabupaten, serta
catatan-catatan lokal yang berkaitan dengan sejarah masjid dan nagari.

b. Literatur Akademik: Buku, jurnal, dan skripsi yang membahas tentang Tarekat
Syattariyah di Minangkabau (Fathurahman, 2008), sejarah kebudayaan Islam
(Rozani, 2021), metode khutbah (Hamdan, 2005), (Yosodipuro, 2013), serta
studi-studi serupa tentang tradisi keagamaan lokal.

25



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024

Selain wawancara dan dokumen, peneliti juga melakukan observasi
partisipatif. Peneliti hadir langsung sebagai jamaah dalam pelaksanaan shalat Jumat di
Masjid Raya Pucung Anam selama beberapa minggu. Observasi ini bertujuan untuk
mencatat secara langsung tata cara pelaksanaan khutbah, interaksi antara khatib dan
jamaah, suasana ritual, serta penggunaan atribut seperti sorban, tongkat, dan mimbar.
Data observasi ini kemudian didokumentasikan dalam bentuk catatan lapangan dan
foto .

Kritik Sumber (Verifikasi dan Validasi)

Setelah sumber-sumber terkumpul, tahap selanjutnya adalah kritik sumber. Tahap
ini bertujuan untuk menilai keaslian, kredibilitas, dan relevansi setiap sumber yang
diperoleh. Kritik sumber dibagi menjadi dua jenis: kritik ekstern dan kritik intern
(Kuntowijoyo, 2005).

1. Kritik Ekstern: Fokus pada otentisitas fisik sumber. Untuk naskah Khutbah Ayyam,
peneliti memverifikasi keasliannya dengan membandingkan versi yang digunakan
saat ini dengan catatan sejarah dari pengurus masjid. Berdasarkan keterangan Drs. H.
Ali Idris, naskah yang digunakan saat ini adalah salinan yang ditulis ulang pada tahun
1992 dari naskah asli yang disusun oleh Tuanku Simun Majo Lelo pada tahun 1810.
Meskipun bukan dokumen asli abad ke-19, salinan tahun 1992 ini dianggap otentik
karena proses penyalinannya dilakukan secara resmi dan disaksikan oleh para tokoh
masyarakat . Untuk sumber lisan (wawancara), kritik ekstern dilakukan dengan
memastikan bahwa narasumber adalah pihak yang kompeten dan memiliki otoritas
dalam topik yang dibahas. Misalnya, Buya Emri Syofiyardi adalah khatib resmi,
sehingga informasinya tentang tata cara khutbah dianggap valid.

2. Kiritik Intern: Fokus pada isi dan makna sumber. Peneliti menganalisis apakah isi
sumber tersebut masuk akal, konsisten, dan bebas dari bias. Untuk naskah khutbah,
peneliti menganalisis isi teks untuk memastikan bahwa rukun khutbah (seperti puji-
pujian kepada Allah, shalawat kepada Nabi, wasiat takwa, bacaan ayat Al-Qur'an, dan
doa) benar-benar terpenuhi, sebagaimana diatur dalam figih Islam (Multazim, 2019).
Untuk data wawancara, peneliti melakukan triangulasi dengan membandingkan
pernyataan satu narasumber dengan narasumber lain dan dengan data dari sumber
tertulis. Misalnya, pernyataan Buya Emri tentang asal-usul khutbah dari ajaran Syekh
Burhanuddin dikonfirmasi dengan literatur Fathurahman (2008) dan pernyataan Drs.
H. Ali Idris .

Interpretasi (Analisis dan Penafsiran)

Tahap interpretasi adalah jantung dari penelitian sejarah. Pada tahap ini, peneliti
tidak hanya menyusun fakta-fakta yang telah diverifikasi, tetapi juga memberikan makna
dan penjelasan terhadap fakta-fakta tersebut. Peneliti menggunakan pendekatan analisis
tematik untuk mengidentifikasi pola-pola, tema-tema, dan hubungan sebab-akibat yang

26



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024

muncul dari datal. Beberapa tema besar yang muncul dan dianalisis dalam penelitian ini
adalah:

1. Asal-Usul Historis: Bagaimana Khutbah Ayyam lahir dari rahim Tarekat Syattariyah
dan peran tokoh-tokoh seperti Katik Sangko dan Syekh Burhanuddin.

2. Struktur Ritual: Bagaimana tata cara pelaksanaan khutbah, termasuk penggunaan
atribut, urutan kegiatan sebelum dan sesudah khutbah, serta peran khatib.

3. Dinamika Sosial-Budaya: Bagaimana masyarakat memahami dan memberi makna
terhadap khutbah yang tidak mereka pahami secara linguistik. Tema ini menganalisis
konsep “sakralitas”, “identitas kolektif”, dan “solidaritas sosial” yang melekat pada
tradisi ini.

4. Ketahanan Tradisi: Mengapa tradisi ini mampu bertahan di tengah arus modernisasi
dan munculnya alternatif khutbah berbahasa Indonesia. Analisis ini menghubungkan
ketahanan tradisi dengan konsep “resistensi budaya” dan “otentisitas”.

Interpretasi juga dilakukan dengan menggunakan kerangka teori dari kajian
antropologi budaya, khususnya konsep “ritual” dari Victor Turner (1969). Turner
menjelaskan bahwa ritual bukan hanya tindakan simbolis, tetapi juga merupakan
mekanisme sosial yang memperkuat ikatan komunitas (communitas) dan mentransmisikan
nilai-nilai budaya dari satu generasi ke generasi berikutnya (Turner, 1969). Dengan
kerangka ini, Khutbah Ayyam dipahami bukan hanya sebagai kewajiban agama, tetapi
juga sebagai sebuah “drama sosial” yang memperkuat identitas masyarakat Pucung Anam
sebagai penganut ajaran Syattariyah.

Historiografi (Penulisan Sejarah)

Tahap terakhir adalah historiografi, yaitu proses penyajian hasil penelitian dalam
bentuk narasi sejarah yang utuh dan koheren. Dalam tahap ini, semua data yang telah
dikumpulkan, diverifikasi, dan diinterpretasikan disusun kembali menjadi sebuah cerita
yang logis dan menarik. Narasi ini tidak hanya menyampaikan “apa yang terjadi”, tetapi
juga “mengapa hal itu terjadi” dan “apa maknanya bagi masyarakat saat ini”.

Penulisan historiografi dalam penelitian ini dilakukan dengan gaya naratif yang
deskriptif, namun tetap berpegang pada prinsip-prinsip ilmiah. Setiap pernyataan
didukung oleh bukti yang jelas, baik berupa kutipan dari naskah, transkrip wawancara,
maupun referensi literatur. Tujuannya adalah untuk menghasilkan sebuah rekonstruksi
sejarah yang tidak hanya akurat, tetapi juga mampu memberikan pemahaman mendalam
tentang kompleksitas tradisi keagamaan di Minangkabau.

Dengan mengikuti keempat tahapan metode sejarah ini, penelitian ini berupaya
untuk tidak hanya mendokumentasikan sebuah tradisi, tetapi juga memberikan analisis
yang komprehensif tentang bagaimana sebuah praktik keagamaan mampu bertahan dan
menjadi bagian integral dari identitas sebuah komunitas selama lebih dari dua abad.

1 Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in
Psychology, 3(2), 77-101.

27



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024

HASIL DAN PEMBAHASAN

Sejarah dan Asal-Usul Khutbah Ayyam: Warisan Tarekat Syattariyah yang Tak
Lekang oleh Waktu

Temuan penelitian membuktikan bahwa Khutbah Ayyam bukanlah sekadar ritual
keagamaan biasa, melainkan sebuah artefak sejarah yang merupakan bagian integral dari
ajaran Tarekat Syattariyah yang berkembang di Minangkabau sejak abad ke-18. Asal-
usulnya dapat ditelusuri hingga ke dua tokoh sentral: Katik Sangko dan Syekh
Burhanuddin Ulakan. Berdasarkan wawancara dengan Drs. H. Ali Idris, pengurus Masjid
Raya Pucung Anam, Katik Sangko adalah ulama lokal pertama yang membawa ajaran
Syattariyah ke wilayah Patamuan sekitar tahun 1780, bahkan sebelum Syekh Burhanuddin
kembali dari Aceh . Namun, ajaran tersebut kemudian “disempurnakan” oleh Syekh
Burhanuddin, yang merupakan murid dari Syekh Abdurrauf as-Singkili, seorang ulama
besar Aceh yang juga penerus silsilah Tarekat Syattariyah dari Timur Tengah?.

Nama “Ayyam” sendiri, sebagaimana diungkapkan oleh Buya Emri Syofiyardi,
khatib Masjid Raya Pucung Anam, bukanlah istilah teologis yang ditetapkan oleh para
ulama, melainkan sebutan populer yang muncul dari ingatan kolektif masyarakat. Nama
ini berasal dari frasa “bainil ayyam” (di antara hari-hari) yang terdapat dalam salah satu
penggalan naskah khutbah. Frasa ini menjadi sangat familiar di telinga jamaah, sehingga
akhirnya seluruh khutbah tersebut dikenal dengan sebutan Khutbah Ayyam . Fenomena ini
menunjukkan bahwa tradisi ini benar-benar hidup dan berkembang dari bawah, dari
masyarakat itu sendiri, bukan dari atas melalui fatwa resmi.

Masjid Raya Pucung Anam, yang didirikan pada tahun 1810 oleh Tigo Tungku
Sajarangan (Niniak Mamak, Cadiak Pandai, dan Alim Ulama), menjadi wadah
institusionalisasi tradisi ini. Tokoh kunci yang menyusun sistem peribadatan, termasuk
penggunaan Khutbah Ayyam, adalah Tuanku Simun Majo Lelo (juga dikenal sebagai
Tuanku Batagak). Beliau adalah ulama generasi pertama yang mengorganisir aktivitas
keagamaan di masjid ini dengan rujukan utama pada ajaran Syekh Burhanuddin . Dengan
demikian, Khutbah Ayyam bukanlah inovasi baru, melainkan sebuah tradisi yang telah
berurat berakar selama lebih dari dua abad.

Yang menarik, meskipun naskah asli yang disusun Tuanku Batagak pada tahun
1810 telah hilang, semangat dan isi khutbah tersebut tetap dipertahankan. Naskah yang
digunakan saat ini adalah salinan yang ditulis ulang pada tahun 1992, yang masih setia
mengikuti struktur dan isi naskah aslinya . Hal ini menunjukkan adanya komitmen kuat
dari masyarakat dan para ulama setempat untuk menjaga orisinalitas tradisi, meskipun
bentuk fisik dokumennya telah berganti.

Proses Pelaksanaan dan Simbolisme Ritual: Sebuah Drama Sosial yang Sakral

2 Fathurahman, O. (2008). Tarekat Syattariyah di Minangkabau. Media Group.

28



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024

Pelaksanaan Khutbah Ayyam di Masjid Raya Pucung Anam bukan hanya tentang
penyampaian pesan keagamaan, tetapi merupakan sebuah “drama sosial” yang penuh
dengan simbol dan ritual. Setiap elemen dalam proses ini memiliki makna dan fungsi yang
spesifik, yang bersama-sama menciptakan suasana sakral dan memperkuat identitas
komunitas.

1. Peran Khatib: Otoritas Spiritual yang Tak Tergantikan

Khatib dalam tradisi Khutbah Ayyam bukan sekadar penyampai pesan,
melainkan pemegang otoritas spiritual tertinggi dalam konteks ritual Jumat. Sejak
tahun 1987 hingga 2007, posisi ini dipegang oleh Buya Sofiyan. Sejak 2007 hingga
saat ini (2024), posisi tersebut diwariskan kepada putranya, Buya Emri Syofiyardi .
Pergantian khatib hanya terjadi karena alasan usia atau kematian, bukan karena rotasi
atau keputusan administratif biasa. Ini menunjukkan bahwa posisi khatib bersifat
sakral dan herediter, mirip dengan sistem kepemimpinan dalam tarekat.

Syarat untuk menjadi khatib sangat ketat. Selain harus bergelar Tuanku
(sebutan untuk ulama yang telah menyelesaikan pendidikan surau), calon khatib juga
harus memiliki latar belakang pendidikan agama yang kuat, seperti mondok di
pesantren Salafiyah Madinatul Ilmi Islamiyah Buluh Kasok . Lebih dari itu, ia harus
mendapat restu dari ulama setempat dan persetujuan masyarakat. Dengan demikian,
khatib bukan hanya memiliki otoritas keagamaan, tetapi juga legitimasi sosial yang
kuat.

2. Atribut Ritual: Manifestasi dari Identitas dan Kesakralan

Empat atribut utama yang digunakan dalam Khutbah Ayyam adalah naskah,
sorban, tongkat, dan mimbar. Keempatnya bukan sekadar aksesori, melainkan simbol-
simbol penting yang membangun identitas dan kesakralan ritual.

a. Naskah: Naskah berbahasa Arab ini adalah “kitab suci” dalam konteks ritual
Jumat di Pucung Anam. lIsinya bersifat tetap dan tidak boleh diubah, karena
dianggap sebagai warisan langsung dari Syekh Burhanuddin. Naskah ini
memenuhi semua rukun khutbah Jumat menurut fikih, yaitu puji-pujian kepada
Allah, shalawat kepada Nabi, wasiat takwa, bacaan ayat Al-Qur’an, dan doa
untuk kaum muslimin®. Penggunaan naskah ini menjamin keotentikan dan
mencegah penyimpangan, sekaligus menjadi pengingat bahwa khutbah ini adalah
bagian dari tradisi yang lebih besar, yaitu Tarekat Syattariyah.

b. Sorban: Dalam budaya Islam, sorban adalah simbol kewibawaan, ilmu, dan
kesucian. Seperti yang dijelaskan oleh*, Imam Malik bahkan menyarankan agar
sorban tidak pernah ditanggalkan karena merupakan simbol identitas seorang

% Multazim, A. A. (2019). Status Hukum Tertib dalam Rukun Dua Khutbah Jum’at (Telaah Kritis Figih
Klasik). AL ADALAH: Jurnal Syari’ah dan Hukum Islam, 4(1), 1-15.

4 Muhyiddin. (2022, 10 Januari). Mengapa Memakai Serban Sangat Dianjurkan? Ini Penjelasan Syekh
Nawawi. Republika Online.

29



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024

ulama. Dalam konteks Khutbah Ayyam, pemakaian sorban oleh khatib sebelum
naik mimbar adalah ritual yang menandai transformasi sosial: dari seorang
jamaah biasa menjadi pemimpin spiritual yang memiliki otoritas untuk berbicara
atas nama Tuhan .

c. Tongkat: Memegang tongkat saat berkhutbah adalah sunnah yang dicontohkan
oleh Rasulullah SAW, sebagaimana diriwayatkan oleh Imam Syafi’i>. Dalam
Khutbah Ayyam, tongkat berfungsi ganda: pertama, sebagai alat untuk menjaga
ketenangan dan fokus khatib; kedua, sebagai simbol kekuasaan dan otoritas.
Tongkat ini menghubungkan ritual lokal di Pucung Anam dengan praktik
kenabian yang universal, sehingga memperkuat legitimasi religiusnya.

d. Mimbar: Mimbar adalah podium yang memisahkan khatib dari jamaah, secara
fisik maupun simbolis. Posisinya yang tinggi dan menghadap jamaah
menegaskan hierarki antara yang berbicara (otoritas ilahi) dan yang
mendengarkan (umat). Desain mimbar di Masjid Raya Pucung Anam yang
bertangga dan dihiasi kain putih diyakini menyerupai mimbar di wilayah Arab,
yang kembali menegaskan koneksi mereka dengan pusat peradaban Islam .

3. Urutan Ritual: Membangun Atmosfer Sakral

Proses pelaksanaan Khutbah Ayyam tidak dimulai saat khatib naik mimbar,
tetapi jauh sebelumnya. Urutan ritual yang rumit dan terstruktur ini berfungsi untuk
membangun atmosfer sakral dan mempersiapkan mental-spiritual jamaah.

a. Sebelum Adzan: Jamaah yang datang ke masjid disarankan untuk melaksanakan
shalat tahiyatul masjid (sunnah penghormatan masjid) dan membaca shalawat
Nabi. Ini adalah fase “pemanasan” spiritual untuk membersihkan hati dan pikiran
dari urusan duniawi .

b. Adzan Pertama: Saat adzan pertama berkumandang, khatib mulai mempersiapkan
diri di belakang mimbar. la memakai sorban dan memegang tongkat, menandai
dimulainya transformasi perannya.

c. Antara Dua Khutbah: Setelah khutbah pertama selesai, ada jeda singkat di mana
Labai Nagari (tokoh adat dan agama) membacakan doa. Doa ini berisi pujian
kepada Allah dan shalawat kepada Nabi, yang berfungsi sebagai “jembatan”
spiritual antara dua bagian khutbah .

d. Khutbah Kedua dan Shalat Jumat: Khatib melanjutkan dengan khutbah kedua,
yang biasanya lebih pendek dan berisi doa untuk kaum muslimin. Setelah itu,
shalat Jumat dilaksanakan dengan khusyuk.

Seluruh rangkaian ini, mulai dari shalat sunnah hingga doa antara dua
khutbah, menciptakan sebuah “ritual koridor” yang memandu jamaah dari dunia
profan ke dunia sakral. Atmosfer ini diperkuat oleh bunyi bedug yang dipukul tiga

> Awwaluz Zikri, U. D. (2017, 1 Maret). Beginilah Hukum Memegang Tongkat Jum’at bagi Khatib saat
Khutbah Jum’at. Konsultasi

30



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024

kali sebelum adzan, sebuah tradisi lokal yang tetap dipertahankan meskipun teknologi
pengeras suara sudah ada

Pemahaman Masyarakat dan Logika Sosial: Mengapa Tradisi Ini Bertahan?

Temuan paling mengejutkan dalam penelitian ini adalah bahwa mayoritas jamaah
tidak memahami isi khutbah secara linguistik. Dari 15 jamaah yang diwawancarai, hanya
2 orang yang mengaku paham arti dari teks berbahasa Arab yang dibacakan . Namun,
fakta ini sama sekali tidak mengurangi antusiasme mereka untuk mempertahankan tradisi
ini. Bahkan, mereka dengan tegas menyatakan bahwa Khutbah Ayyam adalah identitas
mereka yang tak tergantikan. Pertanyaannya, mengapa?

Berdasarkan analisis tematik terhadap hasil wawancara, setidaknya ada empat
alasan utama mengapa Khutbah Ayyam mampu bertahan:

1. Orisinalitas dan Otoritas Ilahiah

Bagi masyarakat Pucung Anam, Khutbah Ayyam adalah “barang asli” yang
berasal langsung dari Syekh Burhanuddin, seorang wali yang dianggap memiliki
otoritas ilahiah. Seperti yang diungkapkan oleh Bapak Zainul Makmur, “Ayat-ayat
[dalam naskah] disusun oleh ulama besar Padang Pariaman... hal ini yang membuat
kami tambah yakin kalau ini adalah sesuatu yang harus tetap dilestarikan” . Dalam
logika masyarakat, sesuatu yang berasal dari otoritas tertinggi (Syekh Burhanuddin)
dan tidak berubah selama ratusan tahun pastilah benar dan sakral. Pemahaman ini
sejalan dengan konsep “tradisi” menurut Edward Shils (1981), yang menyatakan
bahwa tradisi memiliki otoritas intrinsik karena usianya yang panjang dan asal-
usulnya yang sakral®.

2. Kebebasan dari Campur Tangan Duniawi

Salah satu alasan paling sering disebutkan oleh jamaah adalah bahwa Khutbah
Ayyam “bersih” dari campur tangan urusan duniawi seperti politik, bisnis, atau gosip.
Seperti yang dijelaskan oleh Buya Emri, “Khatib hanya fokus beribadah membacakan
khutbah sesuai teks, tanpa harus menambahkan segala aspek yang dirasa tidak
penting... tanpa menyalahkan khutbah [berbahasa Indonesia]... terkadang ketika
khatib berkhutbah mereka menyampaikan materi khutbah bercampur dengan
kepentingan pribadi atau dunia”. Dalam konteks masyarakat yang mungkin jenuh
dengan retorika politik atau ceramah yang bersifat menggurui, Khutbah Ayyam
menawarkan sebuah ruang sakral yang murni, di mana satu-satunya suara yang
terdengar adalah suara teks suci yang dibacakan dengan khusyuk.

3. Identitas Kolektif dan Solidaritas Sosial

6 Shils, E. (1981). Tradition. University of Chicago Press.

31



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024

Khutbah Ayyam adalah penanda identitas yang paling kuat bagi masyarakat
Pucung Anam sebagai penganut ajaran Syattariyah. Keberadaan Masjid Ar-Rasul di
Pasar Induk Tandikek, yang menggunakan khutbah berbahasa Indonesia ala
Muhammadiyah, justru memperkuat identitas ini. Seperti yang dikatakan oleh Bapak
Arif, “Khutbah Ayyam... menjadi ciri khas daerah kami dan... disusun oleh ulama
besar Padang Pariaman”. Dalam teori Victor Turner (1969), ritual seperti ini berfungsi
untuk menciptakan communitas, yaitu ikatan sosial yang kuat dan egaliter di antara
para pesertanya’. Dengan duduk bersama, mendengarkan teks yang sama, dan
menjalani ritual yang sama, jamaah merasakan kebersamaan dan solidaritas yang
tidak bisa didapatkan di tempat lain.

4. Logika “Perwakilan” dalam Ibadah

Bagi jamaah yang tidak paham bahasa Arab, mereka menggunakan logika
“perwakilan” dalam beribadah. Seperti yang diungkapkan oleh Bapak Syafrudin,
“Beribadah apalagi berjamaah, satu orang yang menguasai sudah bisa mewakili dari
seluruh jamaah yang lainnya. Kita percayakan sepenuhnya kepada khatib” . Dalam
logika ini, keabsahan ibadah tidak ditentukan oleh pemahaman individu, tetapi oleh
keabsahan prosedur dan otoritas sang pemimpin ritual. Selama khatib dianggap sah
dan teks yang dibaca memenuhi rukun, maka ibadah seluruh jamaah dianggap sah.

Dengan demikian, ketahanan Khutbah Ayyam bukanlah sebuah irasionalitas,
melainkan sebuah rasionalitas sosial dan kultural yang sangat dalam. Tradisi ini bertahan
karena ia memenuhi kebutuhan masyarakat akan identitas, kebersamaan, dan kepastian
spiritual di tengah arus perubahan yang semakin deras

Kesimpulan

Berdasarkan temuan lapangan dan analisis mendalam, penelitian ini menarik tiga
kesimpulan utama.

Pertama, Khutbah Ayyam adalah warisan sejarah dari ajaran Tarekat Syattariyah
yang telah mengakar kuat di Minangkabau sejak abad ke-18. Tradisi ini bukanlah praktik
keagamaan biasa, melainkan artefak budaya yang lahir dari proses akulturasi antara Islam
normatif dengan budaya lokal. Nama “Ayyam” sendiri bukan istilah teologis, melainkan
produk dari ingatan kolektif masyarakat yang mengambil frasa “bainil ayyam” dari salah
satu penggalan naskah khutbah. Hal ini menunjukkan bahwa tradisi ini benar-benar
tumbuh dari bawah, dari masyarakat itu sendiri. Masjid Raya Pucung Anam, yang
didirikan pada tahun 1810, menjadi wadah institusionalisasi tradisi ini. Tokoh kunci
seperti Tuanku Simun Majo Lelo (Tuanku Batagak) berperan penting dalam menyusun
sistem peribadatan yang terstruktur, termasuk penggunaan Khutbah Ayyam. Dengan
demikian, tradisi ini bukan sekadar ritual, tetapi juga representasi dari sejarah panjang
Islamisasi dan pembentukan identitas keagamaan di Minangkabau.

Kedua, pelaksanaan Khutbah Ayyam adalah sebuah “drama sosial” yang penuh
dengan simbol dan ritual, yang bersama-sama menciptakan suasana sakral dan

"Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Aldine Publishing.

32



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024

memperkuat identitas komunitas. Setiap elemen dalam proses ini — mulai dari figur
khatib, penggunaan atribut (naskah, sorban, tongkat, mimbar), hingga urutan ritual —
memiliki makna dan fungsi yang spesifik. Khatib, yang dipilih secara khusus dan bersifat
herediter, bukan hanya penyampai pesan, tetapi pemegang otoritas spiritual tertinggi
dalam konteks ritual Jumat. Atribut-atribut yang digunakan, seperti sorban dan tongkat,
bukan sekadar aksesori, melainkan simbol kewibawaan, ilmu, dan kesucian yang
menghubungkan ritual lokal dengan praktik kenabian yang universal. Urutan ritual yang
rumit, mulai dari shalat tahiyatul masjid, pembacaan shalawat, hingga pemukulan bedug,
berfungsi untuk membangun atmosfer sakral yang memandu jamaah dari dunia profan ke
dunia sakral. Dengan kata lain, Khutbah Ayyam adalah sebuah pertunjukan simbolik yang
tidak hanya memenuhi rukun fikih, tetapi juga membangun solidaritas sosial dan
memperkuat identitas kolektif masyarakat Pucung Anam sebagai penganut ajaran
Syattariyah.

Ketiga, ketahanan Khutbah Ayyam di tengah arus modernisasi bukanlah sebuah
irasionalitas, melainkan sebuah rasionalitas sosial dan kultural yang sangat dalam.
Meskipun mayoritas jamaah tidak memahami isi khutbah secara linguistik, mereka tetap
mempertahankannya dengan penuh keyakinan. Alasan utama ketahanan ini dapat
diringkas dalam empat poin: (1) Orisinalitas dan Otoritas llahiah: Masyarakat meyakini
bahwa naskah khutbah ini adalah warisan langsung dari Syekh Burhanuddin, seorang wali
yang dianggap memiliki otoritas ilahiah. Sesuatu yang berasal dari otoritas tertinggi dan
tidak berubah selama ratusan tahun dianggap sakral dan benar. (2) Kebebasan dari
Campur Tangan Duniawi: Khutbah Ayyam dianggap “bersih” dari politik, bisnis, atau
gosip. Dalam konteks masyarakat yang mungkin jenuh dengan retorika dunia, khutbah ini
menawarkan ruang sakral yang murni untuk beribadah. (3) Identitas Kolektif dan
Solidaritas Sosial: Tradisi ini adalah penanda identitas yang paling kuat bagi masyarakat
Pucung Anam. Keberadaan Masjid Ar-Rasul yang menggunakan khutbah berbahasa
Indonesia justru memperkuat identitas ini sebagai pembeda. (4) Logika “Perwakilan”
dalam Ibadah: Jamaah yang tidak paham bahasa Arab menggunakan logika bahwa
keabsahan ibadah ditentukan oleh keabsahan prosedur dan otoritas sang khatib, bukan oleh
pemahaman individu.

Dengan demikian, Khutbah Ayyam di Masjid Raya Pucung Anam adalah sebuah
fenomena yang unik dan kaya makna. la bukan hanya memenuhi fungsi ritual keagamaan,
tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk memelihara identitas, membangun
solidaritas, dan memberikan kepastian spiritual di tengah perubahan zaman. Tradisi ini
membuktikan bahwa praktik keagamaan yang tampak “tidak rasional” dari perspektif
fungsional-komunikatif justru bisa sangat rasional dari perspektif sosial dan kultural.
Penelitian ini menunjukkan bahwa dalam sejarah peradaban Islam, tradisi lokal yang
berakar kuat mampu bertahan dan lestari, bukan karena kebekuan, tetapi karena ia mampu
memenuhi kebutuhan mendalam masyarakat akan makna, identitas, dan kebersamaan.

Daftar Pustaka

Awwaluz Zikri, U. D. (2017, 1 Maret). Beginilah hukum memegang tongkat Jum’at bagi
khatib saat khutbah Jum’at. Konsultasi Figih. https://konsultasifiqih.com/khatib-
memegang-tongkat-ketika-berkhutbah/

33



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 6. No. 2 Juli 2024

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative
Research in Psychology, 3(2), 77-101.
https://doi.org/10.1191/1478088706qgp0630a

Fathurahman, O. (2008). Tarekat Syattariyah di Minangkabau. Media Group.

Hamdan, Y. (2005). Karakteristik Khutbah Jum’at di Mesjid Kampus: Perspektif
Komunikasi. Jurnal Terakreditasi Dirjen Dikti, SK No. 56/DIKTI/Kep/2005.

Kuntowijoyo. (2005). Pengantar ilmu sejarah. Penerbit Ombak.

Multazim, A. A. (2019). Status Hukum Tertib dalam Rukun Dua Khutbah Jum’at (Telaah
Kritis Figih Klasik). AL ADALAH: Jurnal Syari’ah dan Hukum Islam, 4(1), 1-
15.

Muhyiddin. (2022, 10 Januari). Mengapa memakai serban sangat dianjurkan? Ini
penjelasan SyekhNawawi. Republika Online.
https://republika.co.id/berita/qy7v01346/mengapa-memakai-serban-sangat-
dianjurkan-ini-penjelasan-syekh-nawawi

Rozani, F. (2021). Sejarah kebudayaan Islam. Berkah Prima.
Shils, E. (1981). Tradition. University of Chicago Press.
Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Aldine Publishing.

Yosodipuro, A. (2013). Buku pintar khatib dan khotbah Jumat. Gramedia Pustaka Utama.

34



