JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

TRADISI PENULISAN KITAB ULAMA DI PONDOK PESANTREN
NURUL IMAN: KAJIAN HISTORIS 1915-2005

Mukni Sarit, Nurdin?, Hendra Gunawan?®
muknisari682@gmail.com?, nurdin_dihan@uinjambi.ac.id?,
hendragunawan@uinjambi.ac.id®
UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi

Abstrak

Tradisi penulisan kitab di pondok pesantren merupakan salah satu manifestasi
penting dari warisan intelektual Islam di Indonesia. Artikel ini mengkaji secara
historis tradisi penulisan kitab oleh ulama Pondok Pesantren Nurul Iman, Jambi,
pada rentang waktu 1915-2005. Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi
kitab-kitab yang ditulis, memahami latar belakang dan proses penulisannya,
serta menelaah kontribusinya terhadap pengembangan pendidikan Islam di
lingkungan pesantren. Menggunakan metode sejarah dengan tahapan heuristik,
verifikasi, interpretasi, dan historiografi, data diperoleh melalui observasi,
wawancara sejarah lisan, dan telaah dokumen primer maupun sekunder. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa tradisi penulisan kitab di Pondok Pesantren
Nurul Iman dimulai pada masa kepemimpinan Syekh Hasan Ibn H. Anang
Yahya dan dilanjutkan oleh generasi berikutnya seperti K.H. Abdul Qadir bin
Syekh Ibrahim dan K.H. Muhammad Saman Muhi. Karya-karya tersebut
meliputi berbagai disiplin ilmu, seperti figih, tafsir, tasawuf, akhlak, dan amaliah
tarekat, yang sebagian masih diajarkan hingga kini. Tradisi ini tidak hanya
memperkaya khazanah literatur keislaman lokal, tetapi juga memperkuat
identitas keilmuan pesantren, menjadikannya pusat pendidikan yang melahirkan
ulama dan alumni berkualitas. Kajian ini menegaskan pentingnya pelestarian dan
dokumentasi karya tulis ulama pesantren sebagai bagian dari upaya menjaga
keberlanjutan tradisi keilmuan Islam di Nusantara.

Kata kunci: Tradisi penulisan kitab, ulama pesantren, Pondok Pesantren Nurul
Iman, sejarah pendidikan Islam, Jambi.

ABSTRACT

This article examines the tradition of kitab authorship by scholars of Nurul Iman
Islamic Boarding School, Jambi, between 1915 and 2005, as part of the broader
intellectual heritage of Islam in Indonesia. The study aims to identify the works
produced, explore the context and process of their writing, and assess their
contribution to Islamic education. Using the historical method, comprising
heuristics, verification, interpretation, and historiography, data were gathered
through observation, oral history interviews, and analysis of primary and
secondary sources. Findings indicate that kitab writing at Nurul Iman began
under Syekh Hasan 1bn H. Anang Yahya and continued through figures such as
K.H. Abdul Qadir bin Syekh Ibrahim and K.H. Muhammad Saman Muhi. Their


mailto:muknisari682@gmail.com
mailto:nurdin_dihan@uinjambi.ac.id
mailto:hendragunawan@uinjambi.ac.id

JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

works span figh, tafsir, tasawuf, ethics, and Sufi practices, with some still taught
today. This sustained tradition not only enriched local Islamic literature but also
reinforced the pesantren’s scholarly identity, enabling it to produce respected
scholars and capable alumni. The study highlights the urgency of preserving and
documenting pesantren scholarly works to ensure the continuity of Islamic
intellectual traditions in the Malay-Indonesian world.

Keywords: kitab-writing tradition, pesantren scholars, Nurul Iman Islamic
Boarding School, Islamic intellectual history, Jambi.

Pendahuluan

Tradisi penulisan kitab merupakan salah satu pilar utama dalam mempertahankan,
mengembangkan, dan mentransmisikan warisan intelektual Islam di Nusantara. Dalam
khazanah pendidikan Islam tradisional, khususnya di lingkungan pesantren, kitab berperan
sebagai media pengikat antara teks klasik (turats) dan realitas sosial umat (Zami & Gunawan,
2025). Kitab tidak hanya difungsikan sebagai sumber ajar yang memuat kaidah hukum, tafsir,
atau akhlak, tetapi juga sebagai representasi otoritas keilmuan seorang ulama yang diwariskan
kepada generasi berikutnya (Dhofier, 2011; Nata, 2001). Dalam kerangka ini, pesantren
menjadi ruang utama bagi penguatan tradisi literasi keagamaan melalui pembacaan (gira 'ah),
penghafalan (hifz), penjelasan (syarh), hingga penciptaan karya tulis baru yang relevan
dengan kebutuhan masyarakat setempat (Azra, 2013). Sejarah panjang pendidikan Islam di
Indonesia menunjukkan bahwa peran ulama dalam tradisi penulisan kitab memiliki dua
dimensi yang saling melengkapi. Pertama, ia berfungsi sebagai upaya pelestarian ajaran dan
metodologi keilmuan Islam yang telah teruji dari generasi ke generasi. Kedua, ia menjadi
sarana adaptasi dan kontekstualisasi ajaran Islam agar selaras dengan kebutuhan dan
tantangan sosial budaya lokal (Rosadi, 2014). Tidak mengherankan jika karya-karya ulama
pesantren kerap memadukan sumber-sumber klasik dari Timur Tengah dengan pengalaman
hidup di Nusantara, sehingga menghasilkan produk intelektual yang bercorak khas dan
kontekstual (Kartini, 2018).

Pondok Pesantren Nurul Iman di Jambi, yang berdiri pada tahun 1915, merupakan salah
satu contoh nyata dari keberlanjutan tradisi tersebut (Gunawan, 2013). Berdirinya pondok ini
terkait erat dengan perkembangan jaringan ulama Jambi—Timur Tengah pada awal abad ke-
20, yang membawa pulang pengetahuan, metode pengajaran, dan semangat menulis Kitab
setelah menempuh pendidikan di Mekkah dan Madinah (Azra, 2013). Sejak masa
kepemimpinan Syekh Hasan lIbn H. Anang Yahya, tradisi penulisan kitab mulai mengakar di
Nurul Iman dan diteruskan oleh generasi berikutnya seperti K.H. Abdul Qadir bin Syekh
Ibrahim dan K.H. Muhammad Saman Muhi. Karya-karya mereka meliputi beragam bidang
ilmu, mulai dari figih, tafsir, tasawuf, akhlak, hingga amaliah tarekat yang tidak hanya
digunakan dalam proses pembelajaran internal pondok, tetapi juga menyebar ke masyarakat
luas melalui para alumni, bahkan hingga ke luar negeri. Kenyataan ini menegaskan bahwa
tradisi penulisan kitab di Nurul Iman tidak sekadar menjadi aktivitas intelektual yang bersifat

10



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

individual, tetapi juga menjadi bagian dari strategi pendidikan kolektif yang membentuk
identitas keilmuan pesantren. Dengan mempertahankan tradisi ini, pesantren mampu menjaga
kesinambungan sanad keilmuan yang menghubungkan ulama lokal dengan jaringan keilmuan
global. Namun demikian, sejumlah karya ulama pesantren hingga kini belum terdokumentasi
secara sistematis. Sebagian naskah masih tersimpan di rumah-rumah keluarga ulama atau
alumni, dan sebagian lainnya berisiko hilang karena minimnya upaya konservasi dan
inventarisasi (Kartini, 2018).

Artikel ini berupaya mengkaji secara historis tradisi penulisan kitab di Pondok
Pesantren Nurul Iman pada periode 1915-2005. Fokus kajian mencakup identifikasi karya
tulis ulama, latar belakang sosial-historis penulisannya, proses transmisi pengetahuan yang
menyertainya, serta kontribusinya bagi perkembangan pendidikan Islam di Jambi. Dengan
memanfaatkan pendekatan historiografi, kajian ini diharapkan dapat memperkaya literatur
tentang tradisi keilmuan pesantren sekaligus mendorong inisiatif pelestarian karya tulis ulama
sebagai bagian integral dari warisan intelektual Islam di Nusantara.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode sejarah (historical
method) untuk merekonstruksi dan menganalisis tradisi penulisan kitab di Pondok Pesantren
Nurul Iman pada periode 1915-2005. Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan penelitian
yang berupaya memahami perkembangan suatu tradisi intelektual dalam lintasan waktu,
sekaligus menempatkannya dalam konteks sosial dan budaya yang melingkupinya
(Kuntowijoyo, 2003). Pengumpulan data dilakukan melalui proses heuristik, yakni
menelusuri berbagai sumber yang berkaitan langsung dengan topik penelitian. Sumber primer
diperoleh dari observasi lapangan di lingkungan Pondok Pesantren Nurul Iman, wawancara
sejarah lisan dengan tokoh-tokoh kunci seperti ulama, guru senior, alumni, dan keluarga
ulama, serta penelusuran naskah kitab karya ulama yang tersimpan di perpustakaan pesantren
maupun koleksi pribadi. Selain itu, sumber sekunder dikumpulkan dari literatur relevan
berupa buku, artikel ilmiah, skripsi, dan tesis yang membahas sejarah pesantren, tradisi
penulisan kitab, dan perkembangan pendidikan Islam di Jambi. Tahap verifikasi dilakukan
dengan menerapkan kritik eksternal dan internal terhadap seluruh sumber yang terkumpul.
Kritik eksternal digunakan untuk memastikan keaslian dokumen, termasuk memeriksa
kondisi fisik, jenis Kkertas, tinta, dan aksara yang digunakan. Sementara itu, kritik internal
diterapkan untuk menilai konsistensi isi, akurasi informasi, serta keterpercayaan narasi
sejarah yang disampaikan baik dalam dokumen tertulis maupun hasil wawancara. Proses
interpretasi dilakukan dengan menafsirkan data berdasarkan konteks sosial, budaya, dan
tradisi keilmuan pesantren. Pada tahap ini, fakta-fakta sejarah yang ditemukan dihubungkan
dengan dinamika tradisi penulisan kitab, termasuk faktor-faktor internal seperti visi
pendidikan ulama pesantren, dan faktor eksternal seperti pengaruh jaringan ulama Timur
Tengah. Tahap terakhir adalah historiografi, yakni penyusunan narasi sejarah secara
kronologis dan tematik. Narasi ini disusun untuk menggambarkan kesinambungan dan
perubahan tradisi penulisan kitab di Pondok Pesantren Nurul Iman dari generasi ke generasi,
sekaligus menempatkannya sebagai bagian dari warisan intelektual Islam di Nusantara.

11



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

Dengan menggunakan alur kerja metode sejarah ini, penelitian diharapkan mampu
menghadirkan gambaran yang komprehensif, otentik, dan kontekstual mengenai tradisi
penulisan kitab ulama di Nurul Iman.

Hasil dan Pembahasan
Awal Tradisi Penulisan Kitab di Pondok Pesantren Nurul Iman

Pondok Pesantren Nurul Iman didirikan pada tahun 1915 di kawasan Seberang Kota
Jambi, sebuah wilayah yang sejak lama dikenal sebagai pusat aktivitas keagamaan dan
perdagangan di tepi Sungai Batanghari. Lahirnya pesantren ini tidak terlepas dari kebutuhan
mendesak masyarakat setempat akan pendidikan agama yang terstruktur, sistematis, dan
berkelanjutan. Sebelum berdirinya pesantren, pembelajaran agama umumnya berlangsung di
surau-surau atau majelis taklim dengan materi terbatas dan metode pengajaran yang
bervariasi. Kehadiran Nurul Iman memberikan wadah pendidikan formal yang memadukan
pembelajaran agama dengan pembentukan akhlak, sekaligus menjadi pusat pengkaderan
ulama lokal.

Tradisi penulisan kitab di Nurul Iman mulai berkembang pesat pada masa
kepemimpinan Syekh Hasan Ibn H. Anang Yahya. Beliau merupakan figur ulama kharismatik
yang memiliki hubungan intelektual erat dengan jaringan ulama di Timur Tengah, khususnya
Mekkah dan Madinah. Latar belakang pendidikannya yang mendalam dalam disiplin ilmu-
ilmu agama mendorongnya untuk mengembangkan metode pengajaran yang khas. Syekh
Hasan tidak hanya menekankan pembacaan dan pemahaman kitab kuning karya ulama klasik,
tetapi juga mendorong penyusunan karya tulis baru yang lebih kontekstual dengan kehidupan
masyarakat Jambi. Metode ini menempatkan santri tidak sekadar sebagai konsumen
pengetahuan, tetapi juga sebagai calon pengembang ilmu yang memiliki kemampuan untuk
menulis, menafsirkan, dan menyampaikan ajaran agama sesuai kebutuhan zamannya.

Beberapa karya penting yang dihasilkan oleh Syekh Hasan antara lain Taqribul ‘Awam
li Ma ‘rifatil Fighi wal Ahkam, Nailul Mathlib fi A ‘madl al-JuyQb, Tamin al-Lisan, Ta ‘lim al-
Shibyén, Nur al-Hudg, dan Tarjuméan al-Qur ‘an. Setiap karya ini memiliki tujuan spesifik—
ada yang disusun untuk pembelajaran dasar figih bagi masyarakat awam, ada pula yang
difokuskan untuk pembinaan akhlak, pendidikan anak-anak, dan penjelasan tafsir Al-Qur’an.
Penulisan karya-karya tersebut juga menunjukkan kemampuan Syekh Hasan dalam
mengadaptasi bahasa, gaya penulisan, dan metode penyajian agar mudah dipahami oleh
berbagai lapisan masyarakat, mulai dari santri pemula hingga tokoh agama setempat.

Keberadaan karya-karya ini membuktikan bahwa sejak awal, tradisi penulisan kitab di
Pondok Pesantren Nurul Iman bukan hanya merupakan upaya reproduksi atau penyalinan teks
dari Timur Tengah. Lebih dari itu, tradisi ini mencerminkan proses kreatif yang berakar pada
sumber-sumber klasik namun dibentuk ulang sesuai konteks sosial-keagamaan masyarakat
Melayu Jambi. Hal ini sejalan dengan temuan Azra (2013) yang menegaskan bahwa ulama
Nusantara memiliki peran strategis dalam melakukan kontekstualisasi ajaran Islam melalui

12



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

karya tulis yang mampu menjembatani nilai-nilai universal Islam dengan realitas lokal.
Dengan demikian, tradisi penulisan kitab di Nurul Iman sejak awal berdirinya telah menjadi
bagian integral dari upaya membangun identitas keilmuan pesantren sekaligus memperkaya
khazanah literatur Islam di wilayah Jambi.

Keberlanjutan Tradisi oleh Generasi Ulama Selanjutnya

Setelah wafatnya Syekh Hasan Ibn H. Anang Yahya, estafet kepemimpinan Pondok
Pesantren Nurul Iman dilanjutkan oleh murid sekaligus penerus yang memiliki dedikasi tinggi
terhadap tradisi keilmuan, salah satunya adalah K.H. Abdul Qadir bin Syekh Ibrahim bin
Syekh Abdul Majid al-Jambi. Sosok ini dikenal sebagai ulama produktif yang berhasil
mempertahankan bahkan memperluas tradisi penulisan kitab di Nurul Iman. Latar belakang
pendidikannya yang mendalam, baik melalui jalur formal pesantren maupun interaksi
langsung dengan ulama-ulama besar di luar daerah, membuatnya mampu menghasilkan karya
yang memadukan ketelitian ilmiah dengan gaya penulisan yang komunikatif.

Di antara karya yang lahir dari tangannya adalah Mughnil ‘Awam, Riyadhus Shibyan,
serta terjemahan dari teks-teks klasik seperti /‘dnatut Thalibin dan al-Baiquniyah. Karya
Mughnil ‘Awam misalnya, disusun untuk menjembatani kesenjangan pemahaman agama
antara kalangan awam dan pelajar pesantren. Dengan bahasa yang sederhana namun tetap
menjaga ketepatan istilah figih, kitab ini menjadi rujukan penting dalam pengajaran di Nurul
Iman dan juga digunakan di beberapa pesantren lain di Jambi. Sementara itu, Riyadhus
Shibyan lebih diarahkan untuk pendidikan moral dan pembentukan karakter anak-anak santri,
sehingga memperkuat peran pesantren sebagai pusat pembinaan akhlak. Terjemahan I ‘dnatut
Thélibin dan al-Baiguniyah mencerminkan upayanya untuk membuka akses terhadap teks-
teks Arab klasik bagi santri yang belum menguasai bahasa Arab tingkat lanjut, sebuah langkah
strategis dalam memperluas jangkauan pemahaman santri terhadap khazanah Islam.

Tongkat estafet berikutnya dipegang oleh K.H. Muhammad Saman Muhi, yang
melanjutkan sekaligus memperkaya tradisi penulisan kitab dengan memperluas cakupan
bidang kajian. Beliau dikenal produktif menulis dalam berbagai disiplin ilmu, antara lain limu
Faroid, Burdah, Muhahatsul Kitab, Ilmu Tafsir, Azkar Al-Haj, Fannur Hikmah, Sirojul
A‘bidin, Doa Talqgin, Kitab Ratib Tsamaniyah (Tarigah), dan Tahlil. Karya-karya ini
menunjukkan diversifikasi yang lebih luas dibanding generasi sebelumnya. Misalnya, lImu
Faroid disusun untuk mengajarkan hukum waris Islam secara sistematis kepada santri tingkat
lanjut, sedangkan Burdah dan Sirojul A ‘bidin memuat puji-pujian dan doa yang digunakan
dalam amaliah tarekat, memperkuat dimensi spiritual dalam kehidupan santri. Karya-karya
K.H. Muhammad Saman Muhi juga memperlihatkan keterbukaan pesantren terhadap
perkembangan zaman. Beberapa teksnya menggunakan bahasa Melayu-Jambi yang lebih
populer di masyarakat, sehingga memudahkan transfer pengetahuan ke kalangan non-santri.
Penggunaan bahasa lokal dalam karya tulis ini merupakan strategi dakwah kultural yang
efektif, karena memadukan otoritas teks dengan kedekatan bahasa dan budaya pembaca.

13



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

Keberlanjutan tradisi penulisan kitab dari generasi ke generasi di Nurul Iman
menunjukkan bahwa tradisi ini telah menjadi bagian yang melekat dalam DNA intelektual
pesantren. Masing-masing pemimpin tidak hanya melestarikan warisan gurunya, tetapi juga
memberikan kontribusi baru sesuai kebutuhan zamannya. Fenomena ini selaras dengan
konsep continuity and change dalam kajian historiografi, di mana kesinambungan terlihat
pada praktik penulisan kitab sebagai aktivitas rutin pesantren, sementara perubahan terlihat
pada diversifikasi tema, penggunaan bahasa lokal, dan adaptasi metode penulisan. Dengan
demikian, tradisi penulisan kitab di Nurul Iman tidak bersifat statis, melainkan terus
bertransformasi seiring dinamika sosial, budaya, dan keagamaan yang melingkupinya.

Peran Kitab sebagai Sumber Pendidikan dan Identitas Pesantren

Karya-karya tulis yang dihasilkan oleh para ulama Pondok Pesantren Nurul Iman
memiliki peran yang sangat penting dalam mendukung proses pendidikan di lingkungan
pesantren sekaligus memperkuat identitas kelembagaan. Dalam proses pengajaran, Kitab-
kitab karya ulama Nurul Iman digunakan sebagai bahan ajar utama di samping kitab-kitab
klasik dari Timur Tengah. Penggunaan karya lokal ini memberikan keunggulan pedagogis
karena materi yang disajikan telah disesuaikan dengan latar belakang sosial, budaya, dan
bahasa santri. Hal ini memudahkan pemahaman terhadap materi yang kompleks, terutama
bagi santri tingkat awal yang mungkin belum sepenuhnya menguasai bahasa Arab klasik.
Dengan demikian, Kkitab-kitab karya ulama lokal berperan sebagai jembatan yang
menghubungkan khazanah intelektual global dengan realitas lokal santri di Jambi.

Selain berfungsi sebagai perangkat pembelajaran, kitab-kitab ini juga memiliki nilai
strategis dalam membangun identitas keilmuan pesantren. Melalui karya-karya tersebut,
Nurul Iman tidak hanya dikenal sebagai lembaga yang mentransmisikan ilmu, tetapi juga
sebagai pusat produksi pengetahuan keislaman. Reputasi ini semakin menguat ketika
sebagian karya ulama Nurul Iman dibawa oleh para alumni ke luar daerah, bahkan hingga ke
luar negeri, sehingga memperluas pengaruh intelektual pesantren. Fenomena ini
memperlihatkan adanya intellectual networking yang melintasi batas geografis, sebagaimana
diungkapkan oleh Azra (2013), bahwa pesantren-pesantren di Nusantara dapat menjadi
simpul penting dalam jaringan ulama internasional melalui karya tulis yang dihasilkan.
Pengaruh kitab-kitab karya ulama Nurul Iman tidak hanya terbatas pada ranah pendidikan
formal di pesantren, tetapi juga merambah ke masyarakat luas. Beberapa kitab yang
menggunakan bahasa Melayu-Jambi, misalnya, dibaca dalam majelis-majelis taklim dan
digunakan sebagai referensi dalam penyelesaian persoalan keagamaan sehari-hari. Dengan
cara ini, karya tulis ulama Nurul Iman turut membentuk pandangan keagamaan masyarakat
dan menjadi bagian dari otoritas keilmuan yang diakui. Proses penyebaran kitab melalui jalur
alumni dan komunitas pengajian juga memastikan bahwa ajaran dan pemikiran ulama Nurul
Iman dapat bertahan lintas generasi.

Lebih jauh lagi, peran kitab sebagai penguat identitas pesantren terlihat dalam cara
karya-karya tersebut merepresentasikan visi dan orientasi keilmuan para pengasuh. Misalnya,
karya-karya Syekh Hasan yang fokus pada figih dan tafsir menunjukkan penekanan pada

14



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

pemahaman hukum dan teks Al-Qur’an secara mendalam, sementara karya K.H. Muhammad
Saman Muhi yang banyak membahas tasawuf dan amaliah tarekat mencerminkan perhatian
pada pembinaan spiritual santri. Variasi fokus ini menunjukkan bahwa identitas keilmuan
pesantren tidak monolitik, melainkan dinamis dan berkembang mengikuti kepemimpinan
serta kebutuhan zaman. Dengan demikian, kitab-kitab karya ulama Pondok Pesantren Nurul
Iman bukan hanya produk literasi keagamaan, tetapi juga instrumen strategis dalam
membentuk karakter pendidikan, memperkuat reputasi kelembagaan, dan mempertahankan
kesinambungan tradisi intelektual Islam di Jambi. Mereka menjadi saksi sejarah perjalanan
pesantren sekaligus medium yang menghubungkan generasi ulama masa lalu dengan generasi
santri masa kini dan mendatang.

Tantangan Dokumentasi dan Pelestarian

Meskipun karya-karya tulis ulama Pondok Pesantren Nurul Iman memiliki nilai
historis, keilmuan, dan kultural yang tinggi, upaya dokumentasi dan pelestariannya masih
menghadapi berbagai tantangan. Sebagian besar kitab yang dihasilkan sejak awal abad ke-20
hingga awal abad ke-21 belum terdokumentasi secara sistematis dalam bentuk katalog resmi.
Banyak naskah yang hanya tersimpan di rumah keluarga ulama, ruang pribadi di pondok, atau
bahkan di lemari-lemari tua tanpa perlindungan yang memadai. Kondisi penyimpanan yang
kurang ideal membuat naskah rentan mengalami kerusakan fisik akibat kelembaban, serangan
serangga, atau pelapukan kertas.

Selain faktor fisik, tantangan lain yang tak kalah serius adalah minimnya kesadaran
akan pentingnya pelestarian karya tulis di kalangan sebagian masyarakat dan bahkan lembaga
pendidikan itu sendiri. Beberapa karya yang sudah jarang digunakan dalam pengajaran mulai
dilupakan, sementara sebagian lainnya hilang karena tidak ada usaha penggandaan atau
digitalisasi. Fenomena ini bukan hanya terjadi di Nurul Iman, tetapi juga di banyak pesantren
di Indonesia, sebagaimana dicatat oleh Kartini (2018), bahwa manuskrip karya ulama
pesantren kerap terancam punah akibat perubahan kurikulum dan pergeseran minat baca
generasi muda.

Keterbatasan sumber daya juga menjadi hambatan tersendiri. Proses konservasi
manuskrip memerlukan biaya, tenaga ahli, dan infrastruktur yang memadai, mulai dari
fasilitas penyimpanan berstandar hingga peralatan digitalisasi. Di sisi lain, kerjasama antara
pesantren dengan lembaga arsip daerah, perguruan tinggi, atau badan kebudayaan sering kali
belum terjalin secara intensif. Akibatnya, banyak potensi pelestarian yang belum tergarap
secara optimal. Padahal, pelestarian karya tulis ulama memiliki manfaat strategis yang jauh
melampaui kepentingan akademik semata. Secara kultural, kitab-kitab tersebut merupakan
bagian dari identitas kolektif pesantren dan masyarakat Muslim Jambi, yang mencerminkan
nilai-nilai, pemikiran, dan praktik keagamaan selama lebih dari satu abad. Secara akademik,
kitab-kitab ini adalah sumber primer yang tak ternilai untuk penelitian sejarah intelektual
Islam di Nusantara. Hilangnya karya-karya ini berarti hilangnya bagian penting dari jejak
peradaban lokal.

15



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

Upaya pelestarian perlu diarahkan pada langkah-langkah konkret seperti inventarisasi
menyeluruh terhadap seluruh karya yang ada, katalogisasi yang terstandar, digitalisasi untuk
memperluas akses dan mengurangi risiko kehilangan, serta penyimpanan fisik dengan
prosedur konservasi yang benar. Kolaborasi antara pesantren, pemerintah daerah, lembaga
arsip, dan perguruan tinggi menjadi kunci untuk memastikan keberlanjutan upaya ini. Hanya
dengan strategi yang terpadu dan dukungan lintas pihak, warisan intelektual ulama Nurul
Iman dapat terjaga dan terus memberikan manfaat bagi generasi yang akan datang.

Analisis Historis

Tradisi penulisan kitab di Pondok Pesantren Nurul Iman, jika dilihat dari perspektif
historiografi, menunjukkan perpaduan yang dinamis antara kesinambungan (continuity) dan
perubahan (change) sepanjang periode 1915-2005. Kesinambungan terlihat pada
keberlangsungan praktik penulisan karya keagamaan dari satu generasi ulama ke generasi
berikutnya, yang tetap menjadikan kitab sebagai medium utama transmisi ilmu di pesantren.
Sementara itu, perubahan tampak pada tema, metode penulisan, bahasa yang digunakan, serta
orientasi sasaran pembaca, yang senantiasa menyesuaikan dengan konteks sosial, budaya, dan
kebutuhan pendidikan pada masanya. Analisis ini penting karena membantu memahami
tradisi penulisan kitab bukan hanya sebagai aktivitas keilmuan, tetapi juga sebagai cerminan
interaksi pesantren dengan lingkungannya.

Sejak awal berdirinya pada 1915, Pondok Pesantren Nurul Iman telah memposisikan
kitab sebagai pusat kegiatan intelektual. Syekh Hasan Ibn H. Anang Yahya, pendiri pesantren,
memulai tradisi ini dengan menghasilkan karya yang tidak hanya bersumber dari kitab-kitab
klasik Timur Tengah, tetapi juga disesuaikan dengan realitas masyarakat Jambi. Generasi
penerusnya, seperti K.H. Abdul Qadir bin Syekh Ibrahim dan K.H. Muhammad Saman Muhi,
melanjutkan tradisi ini dengan tetap mempertahankan praktik penulisan kitab sebagai bagian
integral dari pendidikan di pesantren. Kesinambungan ini mencerminkan adanya mekanisme
pewarisan intelektual yang kuat. Penulisan kitab bukan hanya dianggap sebagai bentuk ibadah
ilmiah, tetapi juga sebagai tanggung jawab moral untuk menjaga sanad keilmuan. Hal ini
sesuai dengan tradisi keilmuan pesantren pada umumnya, di mana karya tulis menjadi bukti
otoritas dan legitimasi keilmuan seorang ulama (Dhofier, 2011). Di Nurul Iman,
kesinambungan ini diperkuat oleh kurikulum yang terus memasukkan karya-karya ulama
lokal ke dalam proses pembelajaran, sehingga santri tidak hanya belajar dari sumber luar,
tetapi juga dari khazanah yang lahir dari lingkungan mereka sendiri.

Meskipun ada kesinambungan, terjadi pula perubahan signifikan dari generasi ke
generasi. Pada masa Syekh Hasan, tema penulisan didominasi oleh bidang figih, tafsir,
akhlak, dan panduan ibadah praktis yang relevan dengan kehidupan masyarakat Muslim
Melayu-Jambi. Hal ini mencerminkan fokus pesantren pada penguatan fondasi keagamaan di
tengah masyarakat yang pada masa itu baru mulai mengalami sistem pendidikan Islam
terstruktur. Pada masa K.H. Abdul Qadir, orientasi penulisan mulai meluas. Selain figih dan
akhlak, ia menulis terjemahan kitab-kitab penting seperti [‘dnatut Thalibin dan al-
Baiquniyah. Langkah ini menunjukkan adanya kesadaran untuk menjembatani jurang antara

16



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

teks Arab klasik dengan kemampuan baca santri. Orientasi ini juga menjadi bentuk adaptasi
pesantren terhadap tantangan literasi bahasa Arab di kalangan santri pemula, sekaligus
memperluas akses terhadap sumber-sumber keilmuan penting. Generasi K.H. Muhammad
Saman Muhi memperlihatkan diversifikasi tema yang lebih luas, mencakup tasawuf, tarekat,
wirid, dan doa-doa praktis seperti Ratib Tsamaniyah dan Tahlil. Perubahan ini tidak lepas dari
konteks sosial-keagamaan saat itu, di mana minat masyarakat terhadap aspek spiritualitas
Islam meningkat seiring menguatnya peran tarekat di Jambi. Perluasan tema ini menunjukkan
fleksibilitas tradisi penulisan kitab di Nurul Iman dalam merespons dinamika religius
masyarakatnya.

Perubahan penting lain terlihat pada pilihan bahasa yang digunakan. Jika generasi awal
cenderung menulis dalam bahasa Arab penuh atau campuran Arab-Melayu dengan aksara
Jawi, maka generasi selanjutnya mulai banyak menggunakan bahasa Melayu-Jambi dalam
aksara Latin, terutama untuk karya-karya yang ditujukan bagi masyarakat luas di luar
pesantren. Strategi ini memudahkan penyebaran pengetahuan sekaligus memperkuat
jangkauan dakwah. Penggunaan bahasa lokal juga berfungsi sebagai upaya mempertahankan
relevansi karya di tengah masyarakat yang mengalami pergeseran kemampuan membaca
aksara Arab Melayu. Dengan demikian, pilihan bahasa dalam penulisan kitab menjadi
indikator adaptasi pesantren terhadap perubahan kemampuan literasi umat, sekaligus
memperlihatkan kesadaran ulama akan pentingnya aksesibilitas dalam transmisi ilmu.

Analisis historis tidak bisa dilepaskan dari konsep intellectual networking yang
dikemukakan Azra (2013). Jaringan ulama yang terbentuk melalui hubungan keilmuan dan
silsilah guru-murid memiliki peran sentral dalam mempertahankan dan mengembangkan
tradisi penulisan kitab. Syekh Hasan, misalnya, memiliki keterhubungan dengan ulama Timur
Tengah yang memengaruhi metode dan orientasi penulisannya. Jejak jaringan ini terus
terbawa ke generasi berikutnya, meskipun orientasi tema dan bahasa penulisan mengalami
adaptasi. Alumni Nurul Iman yang membawa kitab karya gurunya ke luar daerah bahkan
hingga ke luar negeri adalah bukti konkret bagaimana jaringan intelektual ini bekerja.
Penyebaran karya tulis tersebut memperluas pengaruh intelektual pesantren, memperkuat
reputasinya sebagai pusat ilmu, dan menghubungkannya dengan jejaring pesantren lain di
Nusantara.

Jika dilihat dari sudut pandang sejarah kelembagaan, kitab-kitab karya ulama Nurul
Iman berfungsi sebagai “arsitektur intelektual” pesantren. Karya-karya ini memuat visi
pendidikan, prioritas bidang ilmu, dan orientasi dakwah para pengasuhnya. Misalnya,
penekanan pada figih dan tafsir di era Syekh Hasan menunjukkan orientasi pada penguatan
pondasi syariah, sementara penekanan pada tasawuf di era K.H. Muhammad Saman Mubhi
menunjukkan orientasi pada pembinaan spiritual. Identitas ini dibangun secara kolektif
namun tetap memberi ruang pada karakter masing-masing ulama. Dengan demikian, tradisi
penulisan kitab bukan hanya sarana transfer ilmu, tetapi juga media artikulasi identitas
pesantren di hadapan santri, masyarakat, dan jejaring pesantren yang lebih luas.

17



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

Meskipun memiliki kesinambungan yang kuat, tradisi penulisan kitab di Nurul Iman
juga menghadapi tantangan. Perubahan kurikulum, penurunan minat baca kitab klasik, serta
lemahnya sistem dokumentasi mengancam keberlangsungan tradisi ini. Dari perspektif
historis, ancaman ini serupa dengan tantangan yang dihadapi pesantren lain di Nusantara, di
mana banyak karya ulama lokal yang hilang karena tidak ada upaya konservasi yang memadai
(Kartini, 2018). Analisis historis menunjukkan bahwa keberlangsungan tradisi penulisan kitab
tidak hanya bergantung pada produktivitas ulama, tetapi juga pada sistem yang menjamin
keberlanjutan penggunaan, dokumentasi, dan pelestarian karya tersebut. Dalam konteks ini,
Nurul Iman memerlukan strategi adaptif yang menggabungkan metode tradisional dengan
teknologi modern, seperti digitalisasi naskah, agar warisan intelektualnya dapat bertahan
untuk generasi mendatang.

Kesimpulan

Tradisi penulisan kitab di Pondok Pesantren Nurul Iman merupakan salah satu warisan
intelektual penting dalam sejarah pendidikan Islam di Jambi, yang memperlihatkan
kesinambungan (continuity) sekaligus perubahan (change) dari generasi ke generasi. Sejak
didirikan oleh Syekh Hasan Ibn H. Anang Yahya pada tahun 1915, pesantren ini telah
memposisikan kitab sebagai pusat transmisi ilmu, baik melalui pengajaran karya ulama klasik
maupun penulisan karya baru yang kontekstual dengan kebutuhan masyarakat. Generasi
penerus seperti K.H. Abdul Qadir bin Syekh Ibrahim dan K.H. Muhammad Saman Muhi tidak
hanya melestarikan tradisi ini, tetapi juga memperluas tema, metode, dan bahasa penulisan,
sehingga karya-karya mereka mencakup bidang figih, tafsir, tasawuf, tarekat, dan pendidikan
moral. Tradisi ini tidak hanya berperan dalam proses pendidikan formal santri, tetapi juga
menjadi bagian dari pembentukan identitas kelembagaan pesantren. Kitab-kitab karya ulama
Nurul Iman memperkuat reputasi pesantren sebagai pusat produksi pengetahuan, menjalin
jaringan intelektual lintas wilayah melalui alumni, dan memberikan kontribusi signifikan bagi
perkembangan literatur Islam lokal. Namun demikian, tantangan serius dihadapi dalam hal
dokumentasi dan pelestarian. Banyak karya ulama Nurul Iman yang belum terdokumentasi
secara sistematis, rawan rusak, atau hilang karena minimnya upaya konservasi. Untuk
menjaga keberlanjutan tradisi ini, diperlukan strategi terpadu yang menggabungkan
inventarisasi, digitalisasi, katalogisasi, dan kolaborasi antara pesantren, lembaga arsip,
perguruan tinggi, dan pemerintah daerah. Dengan pelestarian yang tepat, tradisi penulisan
kitab di Pondok Pesantren Nurul Iman tidak hanya akan tetap hidup di tengah masyarakat
Jambi, tetapi juga terus memberi kontribusi pada khazanah intelektual Islam di Nusantara,
menjadi jembatan antara warisan masa lalu dan tantangan masa depan.

18



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

Daftar Pustaka

Azra, A. (2013). Jaringan ulama Timur Tengah dan kepulauan Nusantara abad XVII &
XVIII: Akar pembaruan Islam Indonesia. Prenada Media Group.

Dhofier, Z. (2011). Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai. LP3ES.

Gunawan, H. (2013). Perkembangan Kontemporer Madrasah Nurul Iman Di Kota Jambi
(1970-2013). In UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Kartini. (2018). Pelestarian naskah pesantren di Indonesia: Tantangan dan peluang. Jurnal
Manassa, 8(1), 45-62. https://doi.org/10.24832/jm.v8i1l.

Kuntowijoyo. (2003). Metodologi sejarah. Tiara Wacana.

Van Bruinessen, M. (1995). Kitab kuning, pesantren dan tarekat: Tradisi-tradisi Islam di
Indonesia. Mizan.

Yusuf, M., & Mulyadi, M. (2020). Peran pesantren dalam pengembangan literasi keagamaan
masyarakat. Al-Qalam, 26(2), 233-249. https://doi.org/10.31969/alg.v26i2.

Zami, R., & Gunawan, H. (2025). Writing Tradition and Intellectual Heritage of Jambi Ulama.
JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam), 8(2), 3109.
https://doi.org/10.30829/juspi.v8i2.21325

Zuhri, S. (2014). Kontekstualisasi tradisi keilmuan pesantren di era modern. Jurnal
Pendidikan Islam, 3(1), 1-15. https://doi.org/10.14421/jpi.2014.31.

19



