
JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 

9 
 

TRADISI PENULISAN KITAB ULAMA DI PONDOK PESANTREN 

NURUL IMAN: KAJIAN HISTORIS 1915–2005 

 

Mukni Sari1, Nurdin2, Hendra Gunawan3 

muknisari682@gmail.com1, nurdin_dihan@uinjambi.ac.id2, 

hendragunawan@uinjambi.ac.id3  

UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

 

Abstrak 

Tradisi penulisan kitab di pondok pesantren merupakan salah satu manifestasi 

penting dari warisan intelektual Islam di Indonesia. Artikel ini mengkaji secara 

historis tradisi penulisan kitab oleh ulama Pondok Pesantren Nurul Iman, Jambi, 

pada rentang waktu 1915–2005. Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi 

kitab-kitab yang ditulis, memahami latar belakang dan proses penulisannya, 

serta menelaah kontribusinya terhadap pengembangan pendidikan Islam di 

lingkungan pesantren. Menggunakan metode sejarah dengan tahapan heuristik, 

verifikasi, interpretasi, dan historiografi, data diperoleh melalui observasi, 

wawancara sejarah lisan, dan telaah dokumen primer maupun sekunder. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa tradisi penulisan kitab di Pondok Pesantren 

Nurul Iman dimulai pada masa kepemimpinan Syekh Hasan Ibn H. Anang 

Yahya dan dilanjutkan oleh generasi berikutnya seperti K.H. Abdul Qadir bin 

Syekh Ibrahim dan K.H. Muhammad Saman Muhi. Karya-karya tersebut 

meliputi berbagai disiplin ilmu, seperti fiqih, tafsir, tasawuf, akhlak, dan amaliah 

tarekat, yang sebagian masih diajarkan hingga kini. Tradisi ini tidak hanya 

memperkaya khazanah literatur keislaman lokal, tetapi juga memperkuat 

identitas keilmuan pesantren, menjadikannya pusat pendidikan yang melahirkan 

ulama dan alumni berkualitas. Kajian ini menegaskan pentingnya pelestarian dan 

dokumentasi karya tulis ulama pesantren sebagai bagian dari upaya menjaga 

keberlanjutan tradisi keilmuan Islam di Nusantara. 

Kata kunci: Tradisi penulisan kitab, ulama pesantren, Pondok Pesantren Nurul 

Iman, sejarah pendidikan Islam, Jambi. 

ABSTRACT 

This article examines the tradition of kitab authorship by scholars of Nurul Iman 

Islamic Boarding School, Jambi, between 1915 and 2005, as part of the broader 

intellectual heritage of Islam in Indonesia. The study aims to identify the works 

produced, explore the context and process of their writing, and assess their 

contribution to Islamic education. Using the historical method, comprising 

heuristics, verification, interpretation, and historiography, data were gathered 

through observation, oral history interviews, and analysis of primary and 

secondary sources. Findings indicate that kitab writing at Nurul Iman began 

under Syekh Hasan Ibn H. Anang Yahya and continued through figures such as 

K.H. Abdul Qadir bin Syekh Ibrahim and K.H. Muhammad Saman Muhi. Their 

mailto:muknisari682@gmail.com
mailto:nurdin_dihan@uinjambi.ac.id
mailto:hendragunawan@uinjambi.ac.id


JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 

10 
 

works span fiqh, tafsir, tasawuf, ethics, and Sufi practices, with some still taught 

today. This sustained tradition not only enriched local Islamic literature but also 

reinforced the pesantren’s scholarly identity, enabling it to produce respected 

scholars and capable alumni. The study highlights the urgency of preserving and 

documenting pesantren scholarly works to ensure the continuity of Islamic 

intellectual traditions in the Malay-Indonesian world. 

Keywords: kitab-writing tradition, pesantren scholars, Nurul Iman Islamic 

Boarding School, Islamic intellectual history, Jambi. 

 

Pendahuluan 

Tradisi penulisan kitab merupakan salah satu pilar utama dalam mempertahankan, 

mengembangkan, dan mentransmisikan warisan intelektual Islam di Nusantara. Dalam 

khazanah pendidikan Islam tradisional, khususnya di lingkungan pesantren, kitab berperan 

sebagai media pengikat antara teks klasik (turats) dan realitas sosial umat (Zami & Gunawan, 

2025). Kitab tidak hanya difungsikan sebagai sumber ajar yang memuat kaidah hukum, tafsir, 

atau akhlak, tetapi juga sebagai representasi otoritas keilmuan seorang ulama yang diwariskan 

kepada generasi berikutnya (Dhofier, 2011; Nata, 2001). Dalam kerangka ini, pesantren 

menjadi ruang utama bagi penguatan tradisi literasi keagamaan melalui pembacaan (qira’ah), 

penghafalan (hifz), penjelasan (syarh), hingga penciptaan karya tulis baru yang relevan 

dengan kebutuhan masyarakat setempat (Azra, 2013). Sejarah panjang pendidikan Islam di 

Indonesia menunjukkan bahwa peran ulama dalam tradisi penulisan kitab memiliki dua 

dimensi yang saling melengkapi. Pertama, ia berfungsi sebagai upaya pelestarian ajaran dan 

metodologi keilmuan Islam yang telah teruji dari generasi ke generasi. Kedua, ia menjadi 

sarana adaptasi dan kontekstualisasi ajaran Islam agar selaras dengan kebutuhan dan 

tantangan sosial budaya lokal (Rosadi, 2014). Tidak mengherankan jika karya-karya ulama 

pesantren kerap memadukan sumber-sumber klasik dari Timur Tengah dengan pengalaman 

hidup di Nusantara, sehingga menghasilkan produk intelektual yang bercorak khas dan 

kontekstual (Kartini, 2018). 

Pondok Pesantren Nurul Iman di Jambi, yang berdiri pada tahun 1915, merupakan salah 

satu contoh nyata dari keberlanjutan tradisi tersebut (Gunawan, 2013). Berdirinya pondok ini 

terkait erat dengan perkembangan jaringan ulama Jambi–Timur Tengah pada awal abad ke-

20, yang membawa pulang pengetahuan, metode pengajaran, dan semangat menulis kitab 

setelah menempuh pendidikan di Mekkah dan Madinah (Azra, 2013). Sejak masa 

kepemimpinan Syekh Hasan Ibn H. Anang Yahya, tradisi penulisan kitab mulai mengakar di 

Nurul Iman dan diteruskan oleh generasi berikutnya seperti K.H. Abdul Qadir bin Syekh 

Ibrahim dan K.H. Muhammad Saman Muhi. Karya-karya mereka meliputi beragam bidang 

ilmu, mulai dari fiqih, tafsir, tasawuf, akhlak, hingga amaliah tarekat yang tidak hanya 

digunakan dalam proses pembelajaran internal pondok, tetapi juga menyebar ke masyarakat 

luas melalui para alumni, bahkan hingga ke luar negeri. Kenyataan ini menegaskan bahwa 

tradisi penulisan kitab di Nurul Iman tidak sekadar menjadi aktivitas intelektual yang bersifat 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 

11 
 

individual, tetapi juga menjadi bagian dari strategi pendidikan kolektif yang membentuk 

identitas keilmuan pesantren. Dengan mempertahankan tradisi ini, pesantren mampu menjaga 

kesinambungan sanad keilmuan yang menghubungkan ulama lokal dengan jaringan keilmuan 

global. Namun demikian, sejumlah karya ulama pesantren hingga kini belum terdokumentasi 

secara sistematis. Sebagian naskah masih tersimpan di rumah-rumah keluarga ulama atau 

alumni, dan sebagian lainnya berisiko hilang karena minimnya upaya konservasi dan 

inventarisasi (Kartini, 2018). 

Artikel ini berupaya mengkaji secara historis tradisi penulisan kitab di Pondok 

Pesantren Nurul Iman pada periode 1915–2005. Fokus kajian mencakup identifikasi karya 

tulis ulama, latar belakang sosial-historis penulisannya, proses transmisi pengetahuan yang 

menyertainya, serta kontribusinya bagi perkembangan pendidikan Islam di Jambi. Dengan 

memanfaatkan pendekatan historiografi, kajian ini diharapkan dapat memperkaya literatur 

tentang tradisi keilmuan pesantren sekaligus mendorong inisiatif pelestarian karya tulis ulama 

sebagai bagian integral dari warisan intelektual Islam di Nusantara. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode sejarah (historical 

method) untuk merekonstruksi dan menganalisis tradisi penulisan kitab di Pondok Pesantren 

Nurul Iman pada periode 1915–2005. Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan penelitian 

yang berupaya memahami perkembangan suatu tradisi intelektual dalam lintasan waktu, 

sekaligus menempatkannya dalam konteks sosial dan budaya yang melingkupinya 

(Kuntowijoyo, 2003). Pengumpulan data dilakukan melalui proses heuristik, yakni 

menelusuri berbagai sumber yang berkaitan langsung dengan topik penelitian. Sumber primer 

diperoleh dari observasi lapangan di lingkungan Pondok Pesantren Nurul Iman, wawancara 

sejarah lisan dengan tokoh-tokoh kunci seperti ulama, guru senior, alumni, dan keluarga 

ulama, serta penelusuran naskah kitab karya ulama yang tersimpan di perpustakaan pesantren 

maupun koleksi pribadi. Selain itu, sumber sekunder dikumpulkan dari literatur relevan 

berupa buku, artikel ilmiah, skripsi, dan tesis yang membahas sejarah pesantren, tradisi 

penulisan kitab, dan perkembangan pendidikan Islam di Jambi. Tahap verifikasi dilakukan 

dengan menerapkan kritik eksternal dan internal terhadap seluruh sumber yang terkumpul. 

Kritik eksternal digunakan untuk memastikan keaslian dokumen, termasuk memeriksa 

kondisi fisik, jenis kertas, tinta, dan aksara yang digunakan. Sementara itu, kritik internal 

diterapkan untuk menilai konsistensi isi, akurasi informasi, serta keterpercayaan narasi 

sejarah yang disampaikan baik dalam dokumen tertulis maupun hasil wawancara. Proses 

interpretasi dilakukan dengan menafsirkan data berdasarkan konteks sosial, budaya, dan 

tradisi keilmuan pesantren. Pada tahap ini, fakta-fakta sejarah yang ditemukan dihubungkan 

dengan dinamika tradisi penulisan kitab, termasuk faktor-faktor internal seperti visi 

pendidikan ulama pesantren, dan faktor eksternal seperti pengaruh jaringan ulama Timur 

Tengah. Tahap terakhir adalah historiografi, yakni penyusunan narasi sejarah secara 

kronologis dan tematik. Narasi ini disusun untuk menggambarkan kesinambungan dan 

perubahan tradisi penulisan kitab di Pondok Pesantren Nurul Iman dari generasi ke generasi, 

sekaligus menempatkannya sebagai bagian dari warisan intelektual Islam di Nusantara. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 

12 
 

Dengan menggunakan alur kerja metode sejarah ini, penelitian diharapkan mampu 

menghadirkan gambaran yang komprehensif, otentik, dan kontekstual mengenai tradisi 

penulisan kitab ulama di Nurul Iman. 

Hasil dan Pembahasan 

Awal Tradisi Penulisan Kitab di Pondok Pesantren Nurul Iman 

Pondok Pesantren Nurul Iman didirikan pada tahun 1915 di kawasan Seberang Kota 

Jambi, sebuah wilayah yang sejak lama dikenal sebagai pusat aktivitas keagamaan dan 

perdagangan di tepi Sungai Batanghari. Lahirnya pesantren ini tidak terlepas dari kebutuhan 

mendesak masyarakat setempat akan pendidikan agama yang terstruktur, sistematis, dan 

berkelanjutan. Sebelum berdirinya pesantren, pembelajaran agama umumnya berlangsung di 

surau-surau atau majelis taklim dengan materi terbatas dan metode pengajaran yang 

bervariasi. Kehadiran Nurul Iman memberikan wadah pendidikan formal yang memadukan 

pembelajaran agama dengan pembentukan akhlak, sekaligus menjadi pusat pengkaderan 

ulama lokal. 

Tradisi penulisan kitab di Nurul Iman mulai berkembang pesat pada masa 

kepemimpinan Syekh Hasan Ibn H. Anang Yahya. Beliau merupakan figur ulama kharismatik 

yang memiliki hubungan intelektual erat dengan jaringan ulama di Timur Tengah, khususnya 

Mekkah dan Madinah. Latar belakang pendidikannya yang mendalam dalam disiplin ilmu-

ilmu agama mendorongnya untuk mengembangkan metode pengajaran yang khas. Syekh 

Hasan tidak hanya menekankan pembacaan dan pemahaman kitab kuning karya ulama klasik, 

tetapi juga mendorong penyusunan karya tulis baru yang lebih kontekstual dengan kehidupan 

masyarakat Jambi. Metode ini menempatkan santri tidak sekadar sebagai konsumen 

pengetahuan, tetapi juga sebagai calon pengembang ilmu yang memiliki kemampuan untuk 

menulis, menafsirkan, dan menyampaikan ajaran agama sesuai kebutuhan zamannya. 

Beberapa karya penting yang dihasilkan oleh Syekh Hasan antara lain Taqrîbul ‘Awâm 

li Ma‘rifatil Fiqhi wal Ahkâm, Nailul Mathlûb fî A‘mâl al-Juyûb, Tamîn al-Lisân, Ta‘lîm al-

Shibyân, Nur al-Hudâ, dan Tarjumân al-Qur’ân. Setiap karya ini memiliki tujuan spesifik—

ada yang disusun untuk pembelajaran dasar fiqih bagi masyarakat awam, ada pula yang 

difokuskan untuk pembinaan akhlak, pendidikan anak-anak, dan penjelasan tafsir Al-Qur’an. 

Penulisan karya-karya tersebut juga menunjukkan kemampuan Syekh Hasan dalam 

mengadaptasi bahasa, gaya penulisan, dan metode penyajian agar mudah dipahami oleh 

berbagai lapisan masyarakat, mulai dari santri pemula hingga tokoh agama setempat. 

Keberadaan karya-karya ini membuktikan bahwa sejak awal, tradisi penulisan kitab di 

Pondok Pesantren Nurul Iman bukan hanya merupakan upaya reproduksi atau penyalinan teks 

dari Timur Tengah. Lebih dari itu, tradisi ini mencerminkan proses kreatif yang berakar pada 

sumber-sumber klasik namun dibentuk ulang sesuai konteks sosial-keagamaan masyarakat 

Melayu Jambi. Hal ini sejalan dengan temuan Azra (2013) yang menegaskan bahwa ulama 

Nusantara memiliki peran strategis dalam melakukan kontekstualisasi ajaran Islam melalui 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 

13 
 

karya tulis yang mampu menjembatani nilai-nilai universal Islam dengan realitas lokal. 

Dengan demikian, tradisi penulisan kitab di Nurul Iman sejak awal berdirinya telah menjadi 

bagian integral dari upaya membangun identitas keilmuan pesantren sekaligus memperkaya 

khazanah literatur Islam di wilayah Jambi. 

Keberlanjutan Tradisi oleh Generasi Ulama Selanjutnya 

Setelah wafatnya Syekh Hasan Ibn H. Anang Yahya, estafet kepemimpinan Pondok 

Pesantren Nurul Iman dilanjutkan oleh murid sekaligus penerus yang memiliki dedikasi tinggi 

terhadap tradisi keilmuan, salah satunya adalah K.H. Abdul Qadir bin Syekh Ibrahim bin 

Syekh Abdul Majid al-Jambi. Sosok ini dikenal sebagai ulama produktif yang berhasil 

mempertahankan bahkan memperluas tradisi penulisan kitab di Nurul Iman. Latar belakang 

pendidikannya yang mendalam, baik melalui jalur formal pesantren maupun interaksi 

langsung dengan ulama-ulama besar di luar daerah, membuatnya mampu menghasilkan karya 

yang memadukan ketelitian ilmiah dengan gaya penulisan yang komunikatif. 

Di antara karya yang lahir dari tangannya adalah Mughnil ‘Awâm, Riyâdhus Shibyân, 

serta terjemahan dari teks-teks klasik seperti I‘ânatut Thâlibîn dan al-Baiquniyah. Karya 

Mughnil ‘Awâm misalnya, disusun untuk menjembatani kesenjangan pemahaman agama 

antara kalangan awam dan pelajar pesantren. Dengan bahasa yang sederhana namun tetap 

menjaga ketepatan istilah fiqih, kitab ini menjadi rujukan penting dalam pengajaran di Nurul 

Iman dan juga digunakan di beberapa pesantren lain di Jambi. Sementara itu, Riyâdhus 

Shibyân lebih diarahkan untuk pendidikan moral dan pembentukan karakter anak-anak santri, 

sehingga memperkuat peran pesantren sebagai pusat pembinaan akhlak. Terjemahan I‘ânatut 

Thâlibîn dan al-Baiquniyah mencerminkan upayanya untuk membuka akses terhadap teks-

teks Arab klasik bagi santri yang belum menguasai bahasa Arab tingkat lanjut, sebuah langkah 

strategis dalam memperluas jangkauan pemahaman santri terhadap khazanah Islam. 

Tongkat estafet berikutnya dipegang oleh K.H. Muhammad Saman Muhi, yang 

melanjutkan sekaligus memperkaya tradisi penulisan kitab dengan memperluas cakupan 

bidang kajian. Beliau dikenal produktif menulis dalam berbagai disiplin ilmu, antara lain Ilmu 

Faroid, Burdah, Muhahatsul Kitab, Ilmu Tafsir, Azkar Al-Haj, Fannur Hikmah, Sirojul 

A‘bidin, Doa Talqin, Kitab Ratib Tsamaniyah (Tariqah), dan Tahlil. Karya-karya ini 

menunjukkan diversifikasi yang lebih luas dibanding generasi sebelumnya. Misalnya, Ilmu 

Faroid disusun untuk mengajarkan hukum waris Islam secara sistematis kepada santri tingkat 

lanjut, sedangkan Burdah dan Sirojul A‘bidin memuat puji-pujian dan doa yang digunakan 

dalam amaliah tarekat, memperkuat dimensi spiritual dalam kehidupan santri. Karya-karya 

K.H. Muhammad Saman Muhi juga memperlihatkan keterbukaan pesantren terhadap 

perkembangan zaman. Beberapa teksnya menggunakan bahasa Melayu-Jambi yang lebih 

populer di masyarakat, sehingga memudahkan transfer pengetahuan ke kalangan non-santri. 

Penggunaan bahasa lokal dalam karya tulis ini merupakan strategi dakwah kultural yang 

efektif, karena memadukan otoritas teks dengan kedekatan bahasa dan budaya pembaca. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 

14 
 

Keberlanjutan tradisi penulisan kitab dari generasi ke generasi di Nurul Iman 

menunjukkan bahwa tradisi ini telah menjadi bagian yang melekat dalam DNA intelektual 

pesantren. Masing-masing pemimpin tidak hanya melestarikan warisan gurunya, tetapi juga 

memberikan kontribusi baru sesuai kebutuhan zamannya. Fenomena ini selaras dengan 

konsep continuity and change dalam kajian historiografi, di mana kesinambungan terlihat 

pada praktik penulisan kitab sebagai aktivitas rutin pesantren, sementara perubahan terlihat 

pada diversifikasi tema, penggunaan bahasa lokal, dan adaptasi metode penulisan. Dengan 

demikian, tradisi penulisan kitab di Nurul Iman tidak bersifat statis, melainkan terus 

bertransformasi seiring dinamika sosial, budaya, dan keagamaan yang melingkupinya. 

Peran Kitab sebagai Sumber Pendidikan dan Identitas Pesantren 

Karya-karya tulis yang dihasilkan oleh para ulama Pondok Pesantren Nurul Iman 

memiliki peran yang sangat penting dalam mendukung proses pendidikan di lingkungan 

pesantren sekaligus memperkuat identitas kelembagaan. Dalam proses pengajaran, kitab-

kitab karya ulama Nurul Iman digunakan sebagai bahan ajar utama di samping kitab-kitab 

klasik dari Timur Tengah. Penggunaan karya lokal ini memberikan keunggulan pedagogis 

karena materi yang disajikan telah disesuaikan dengan latar belakang sosial, budaya, dan 

bahasa santri. Hal ini memudahkan pemahaman terhadap materi yang kompleks, terutama 

bagi santri tingkat awal yang mungkin belum sepenuhnya menguasai bahasa Arab klasik. 

Dengan demikian, kitab-kitab karya ulama lokal berperan sebagai jembatan yang 

menghubungkan khazanah intelektual global dengan realitas lokal santri di Jambi. 

Selain berfungsi sebagai perangkat pembelajaran, kitab-kitab ini juga memiliki nilai 

strategis dalam membangun identitas keilmuan pesantren. Melalui karya-karya tersebut, 

Nurul Iman tidak hanya dikenal sebagai lembaga yang mentransmisikan ilmu, tetapi juga 

sebagai pusat produksi pengetahuan keislaman. Reputasi ini semakin menguat ketika 

sebagian karya ulama Nurul Iman dibawa oleh para alumni ke luar daerah, bahkan hingga ke 

luar negeri, sehingga memperluas pengaruh intelektual pesantren. Fenomena ini 

memperlihatkan adanya intellectual networking yang melintasi batas geografis, sebagaimana 

diungkapkan oleh Azra (2013), bahwa pesantren-pesantren di Nusantara dapat menjadi 

simpul penting dalam jaringan ulama internasional melalui karya tulis yang dihasilkan. 

Pengaruh kitab-kitab karya ulama Nurul Iman tidak hanya terbatas pada ranah pendidikan 

formal di pesantren, tetapi juga merambah ke masyarakat luas. Beberapa kitab yang 

menggunakan bahasa Melayu-Jambi, misalnya, dibaca dalam majelis-majelis taklim dan 

digunakan sebagai referensi dalam penyelesaian persoalan keagamaan sehari-hari. Dengan 

cara ini, karya tulis ulama Nurul Iman turut membentuk pandangan keagamaan masyarakat 

dan menjadi bagian dari otoritas keilmuan yang diakui. Proses penyebaran kitab melalui jalur 

alumni dan komunitas pengajian juga memastikan bahwa ajaran dan pemikiran ulama Nurul 

Iman dapat bertahan lintas generasi. 

Lebih jauh lagi, peran kitab sebagai penguat identitas pesantren terlihat dalam cara 

karya-karya tersebut merepresentasikan visi dan orientasi keilmuan para pengasuh. Misalnya, 

karya-karya Syekh Hasan yang fokus pada fiqih dan tafsir menunjukkan penekanan pada 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 

15 
 

pemahaman hukum dan teks Al-Qur’an secara mendalam, sementara karya K.H. Muhammad 

Saman Muhi yang banyak membahas tasawuf dan amaliah tarekat mencerminkan perhatian 

pada pembinaan spiritual santri. Variasi fokus ini menunjukkan bahwa identitas keilmuan 

pesantren tidak monolitik, melainkan dinamis dan berkembang mengikuti kepemimpinan 

serta kebutuhan zaman. Dengan demikian, kitab-kitab karya ulama Pondok Pesantren Nurul 

Iman bukan hanya produk literasi keagamaan, tetapi juga instrumen strategis dalam 

membentuk karakter pendidikan, memperkuat reputasi kelembagaan, dan mempertahankan 

kesinambungan tradisi intelektual Islam di Jambi. Mereka menjadi saksi sejarah perjalanan 

pesantren sekaligus medium yang menghubungkan generasi ulama masa lalu dengan generasi 

santri masa kini dan mendatang. 

Tantangan Dokumentasi dan Pelestarian 

Meskipun karya-karya tulis ulama Pondok Pesantren Nurul Iman memiliki nilai 

historis, keilmuan, dan kultural yang tinggi, upaya dokumentasi dan pelestariannya masih 

menghadapi berbagai tantangan. Sebagian besar kitab yang dihasilkan sejak awal abad ke-20 

hingga awal abad ke-21 belum terdokumentasi secara sistematis dalam bentuk katalog resmi. 

Banyak naskah yang hanya tersimpan di rumah keluarga ulama, ruang pribadi di pondok, atau 

bahkan di lemari-lemari tua tanpa perlindungan yang memadai. Kondisi penyimpanan yang 

kurang ideal membuat naskah rentan mengalami kerusakan fisik akibat kelembaban, serangan 

serangga, atau pelapukan kertas. 

Selain faktor fisik, tantangan lain yang tak kalah serius adalah minimnya kesadaran 

akan pentingnya pelestarian karya tulis di kalangan sebagian masyarakat dan bahkan lembaga 

pendidikan itu sendiri. Beberapa karya yang sudah jarang digunakan dalam pengajaran mulai 

dilupakan, sementara sebagian lainnya hilang karena tidak ada usaha penggandaan atau 

digitalisasi. Fenomena ini bukan hanya terjadi di Nurul Iman, tetapi juga di banyak pesantren 

di Indonesia, sebagaimana dicatat oleh Kartini (2018), bahwa manuskrip karya ulama 

pesantren kerap terancam punah akibat perubahan kurikulum dan pergeseran minat baca 

generasi muda. 

Keterbatasan sumber daya juga menjadi hambatan tersendiri. Proses konservasi 

manuskrip memerlukan biaya, tenaga ahli, dan infrastruktur yang memadai, mulai dari 

fasilitas penyimpanan berstandar hingga peralatan digitalisasi. Di sisi lain, kerjasama antara 

pesantren dengan lembaga arsip daerah, perguruan tinggi, atau badan kebudayaan sering kali 

belum terjalin secara intensif. Akibatnya, banyak potensi pelestarian yang belum tergarap 

secara optimal. Padahal, pelestarian karya tulis ulama memiliki manfaat strategis yang jauh 

melampaui kepentingan akademik semata. Secara kultural, kitab-kitab tersebut merupakan 

bagian dari identitas kolektif pesantren dan masyarakat Muslim Jambi, yang mencerminkan 

nilai-nilai, pemikiran, dan praktik keagamaan selama lebih dari satu abad. Secara akademik, 

kitab-kitab ini adalah sumber primer yang tak ternilai untuk penelitian sejarah intelektual 

Islam di Nusantara. Hilangnya karya-karya ini berarti hilangnya bagian penting dari jejak 

peradaban lokal. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 

16 
 

Upaya pelestarian perlu diarahkan pada langkah-langkah konkret seperti inventarisasi 

menyeluruh terhadap seluruh karya yang ada, katalogisasi yang terstandar, digitalisasi untuk 

memperluas akses dan mengurangi risiko kehilangan, serta penyimpanan fisik dengan 

prosedur konservasi yang benar. Kolaborasi antara pesantren, pemerintah daerah, lembaga 

arsip, dan perguruan tinggi menjadi kunci untuk memastikan keberlanjutan upaya ini. Hanya 

dengan strategi yang terpadu dan dukungan lintas pihak, warisan intelektual ulama Nurul 

Iman dapat terjaga dan terus memberikan manfaat bagi generasi yang akan datang. 

Analisis Historis 

Tradisi penulisan kitab di Pondok Pesantren Nurul Iman, jika dilihat dari perspektif 

historiografi, menunjukkan perpaduan yang dinamis antara kesinambungan (continuity) dan 

perubahan (change) sepanjang periode 1915–2005. Kesinambungan terlihat pada 

keberlangsungan praktik penulisan karya keagamaan dari satu generasi ulama ke generasi 

berikutnya, yang tetap menjadikan kitab sebagai medium utama transmisi ilmu di pesantren. 

Sementara itu, perubahan tampak pada tema, metode penulisan, bahasa yang digunakan, serta 

orientasi sasaran pembaca, yang senantiasa menyesuaikan dengan konteks sosial, budaya, dan 

kebutuhan pendidikan pada masanya. Analisis ini penting karena membantu memahami 

tradisi penulisan kitab bukan hanya sebagai aktivitas keilmuan, tetapi juga sebagai cerminan 

interaksi pesantren dengan lingkungannya. 

Sejak awal berdirinya pada 1915, Pondok Pesantren Nurul Iman telah memposisikan 

kitab sebagai pusat kegiatan intelektual. Syekh Hasan Ibn H. Anang Yahya, pendiri pesantren, 

memulai tradisi ini dengan menghasilkan karya yang tidak hanya bersumber dari kitab-kitab 

klasik Timur Tengah, tetapi juga disesuaikan dengan realitas masyarakat Jambi. Generasi 

penerusnya, seperti K.H. Abdul Qadir bin Syekh Ibrahim dan K.H. Muhammad Saman Muhi, 

melanjutkan tradisi ini dengan tetap mempertahankan praktik penulisan kitab sebagai bagian 

integral dari pendidikan di pesantren. Kesinambungan ini mencerminkan adanya mekanisme 

pewarisan intelektual yang kuat. Penulisan kitab bukan hanya dianggap sebagai bentuk ibadah 

ilmiah, tetapi juga sebagai tanggung jawab moral untuk menjaga sanad keilmuan. Hal ini 

sesuai dengan tradisi keilmuan pesantren pada umumnya, di mana karya tulis menjadi bukti 

otoritas dan legitimasi keilmuan seorang ulama (Dhofier, 2011). Di Nurul Iman, 

kesinambungan ini diperkuat oleh kurikulum yang terus memasukkan karya-karya ulama 

lokal ke dalam proses pembelajaran, sehingga santri tidak hanya belajar dari sumber luar, 

tetapi juga dari khazanah yang lahir dari lingkungan mereka sendiri. 

Meskipun ada kesinambungan, terjadi pula perubahan signifikan dari generasi ke 

generasi. Pada masa Syekh Hasan, tema penulisan didominasi oleh bidang fiqih, tafsir, 

akhlak, dan panduan ibadah praktis yang relevan dengan kehidupan masyarakat Muslim 

Melayu-Jambi. Hal ini mencerminkan fokus pesantren pada penguatan fondasi keagamaan di 

tengah masyarakat yang pada masa itu baru mulai mengalami sistem pendidikan Islam 

terstruktur. Pada masa K.H. Abdul Qadir, orientasi penulisan mulai meluas. Selain fiqih dan 

akhlak, ia menulis terjemahan kitab-kitab penting seperti I‘ânatut Thâlibîn dan al-

Baiquniyah. Langkah ini menunjukkan adanya kesadaran untuk menjembatani jurang antara 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 

17 
 

teks Arab klasik dengan kemampuan baca santri. Orientasi ini juga menjadi bentuk adaptasi 

pesantren terhadap tantangan literasi bahasa Arab di kalangan santri pemula, sekaligus 

memperluas akses terhadap sumber-sumber keilmuan penting. Generasi K.H. Muhammad 

Saman Muhi memperlihatkan diversifikasi tema yang lebih luas, mencakup tasawuf, tarekat, 

wirid, dan doa-doa praktis seperti Ratib Tsamaniyah dan Tahlil. Perubahan ini tidak lepas dari 

konteks sosial-keagamaan saat itu, di mana minat masyarakat terhadap aspek spiritualitas 

Islam meningkat seiring menguatnya peran tarekat di Jambi. Perluasan tema ini menunjukkan 

fleksibilitas tradisi penulisan kitab di Nurul Iman dalam merespons dinamika religius 

masyarakatnya. 

Perubahan penting lain terlihat pada pilihan bahasa yang digunakan. Jika generasi awal 

cenderung menulis dalam bahasa Arab penuh atau campuran Arab-Melayu dengan aksara 

Jawi, maka generasi selanjutnya mulai banyak menggunakan bahasa Melayu-Jambi dalam 

aksara Latin, terutama untuk karya-karya yang ditujukan bagi masyarakat luas di luar 

pesantren. Strategi ini memudahkan penyebaran pengetahuan sekaligus memperkuat 

jangkauan dakwah. Penggunaan bahasa lokal juga berfungsi sebagai upaya mempertahankan 

relevansi karya di tengah masyarakat yang mengalami pergeseran kemampuan membaca 

aksara Arab Melayu. Dengan demikian, pilihan bahasa dalam penulisan kitab menjadi 

indikator adaptasi pesantren terhadap perubahan kemampuan literasi umat, sekaligus 

memperlihatkan kesadaran ulama akan pentingnya aksesibilitas dalam transmisi ilmu. 

Analisis historis tidak bisa dilepaskan dari konsep intellectual networking yang 

dikemukakan Azra (2013). Jaringan ulama yang terbentuk melalui hubungan keilmuan dan 

silsilah guru-murid memiliki peran sentral dalam mempertahankan dan mengembangkan 

tradisi penulisan kitab. Syekh Hasan, misalnya, memiliki keterhubungan dengan ulama Timur 

Tengah yang memengaruhi metode dan orientasi penulisannya. Jejak jaringan ini terus 

terbawa ke generasi berikutnya, meskipun orientasi tema dan bahasa penulisan mengalami 

adaptasi. Alumni Nurul Iman yang membawa kitab karya gurunya ke luar daerah bahkan 

hingga ke luar negeri adalah bukti konkret bagaimana jaringan intelektual ini bekerja. 

Penyebaran karya tulis tersebut memperluas pengaruh intelektual pesantren, memperkuat 

reputasinya sebagai pusat ilmu, dan menghubungkannya dengan jejaring pesantren lain di 

Nusantara. 

Jika dilihat dari sudut pandang sejarah kelembagaan, kitab-kitab karya ulama Nurul 

Iman berfungsi sebagai “arsitektur intelektual” pesantren. Karya-karya ini memuat visi 

pendidikan, prioritas bidang ilmu, dan orientasi dakwah para pengasuhnya. Misalnya, 

penekanan pada fiqih dan tafsir di era Syekh Hasan menunjukkan orientasi pada penguatan 

pondasi syariah, sementara penekanan pada tasawuf di era K.H. Muhammad Saman Muhi 

menunjukkan orientasi pada pembinaan spiritual. Identitas ini dibangun secara kolektif 

namun tetap memberi ruang pada karakter masing-masing ulama. Dengan demikian, tradisi 

penulisan kitab bukan hanya sarana transfer ilmu, tetapi juga media artikulasi identitas 

pesantren di hadapan santri, masyarakat, dan jejaring pesantren yang lebih luas. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 

18 
 

Meskipun memiliki kesinambungan yang kuat, tradisi penulisan kitab di Nurul Iman 

juga menghadapi tantangan. Perubahan kurikulum, penurunan minat baca kitab klasik, serta 

lemahnya sistem dokumentasi mengancam keberlangsungan tradisi ini. Dari perspektif 

historis, ancaman ini serupa dengan tantangan yang dihadapi pesantren lain di Nusantara, di 

mana banyak karya ulama lokal yang hilang karena tidak ada upaya konservasi yang memadai 

(Kartini, 2018). Analisis historis menunjukkan bahwa keberlangsungan tradisi penulisan kitab 

tidak hanya bergantung pada produktivitas ulama, tetapi juga pada sistem yang menjamin 

keberlanjutan penggunaan, dokumentasi, dan pelestarian karya tersebut. Dalam konteks ini, 

Nurul Iman memerlukan strategi adaptif yang menggabungkan metode tradisional dengan 

teknologi modern, seperti digitalisasi naskah, agar warisan intelektualnya dapat bertahan 

untuk generasi mendatang. 

Kesimpulan 

Tradisi penulisan kitab di Pondok Pesantren Nurul Iman merupakan salah satu warisan 

intelektual penting dalam sejarah pendidikan Islam di Jambi, yang memperlihatkan 

kesinambungan (continuity) sekaligus perubahan (change) dari generasi ke generasi. Sejak 

didirikan oleh Syekh Hasan Ibn H. Anang Yahya pada tahun 1915, pesantren ini telah 

memposisikan kitab sebagai pusat transmisi ilmu, baik melalui pengajaran karya ulama klasik 

maupun penulisan karya baru yang kontekstual dengan kebutuhan masyarakat. Generasi 

penerus seperti K.H. Abdul Qadir bin Syekh Ibrahim dan K.H. Muhammad Saman Muhi tidak 

hanya melestarikan tradisi ini, tetapi juga memperluas tema, metode, dan bahasa penulisan, 

sehingga karya-karya mereka mencakup bidang fiqih, tafsir, tasawuf, tarekat, dan pendidikan 

moral. Tradisi ini tidak hanya berperan dalam proses pendidikan formal santri, tetapi juga 

menjadi bagian dari pembentukan identitas kelembagaan pesantren. Kitab-kitab karya ulama 

Nurul Iman memperkuat reputasi pesantren sebagai pusat produksi pengetahuan, menjalin 

jaringan intelektual lintas wilayah melalui alumni, dan memberikan kontribusi signifikan bagi 

perkembangan literatur Islam lokal. Namun demikian, tantangan serius dihadapi dalam hal 

dokumentasi dan pelestarian. Banyak karya ulama Nurul Iman yang belum terdokumentasi 

secara sistematis, rawan rusak, atau hilang karena minimnya upaya konservasi. Untuk 

menjaga keberlanjutan tradisi ini, diperlukan strategi terpadu yang menggabungkan 

inventarisasi, digitalisasi, katalogisasi, dan kolaborasi antara pesantren, lembaga arsip, 

perguruan tinggi, dan pemerintah daerah. Dengan pelestarian yang tepat, tradisi penulisan 

kitab di Pondok Pesantren Nurul Iman tidak hanya akan tetap hidup di tengah masyarakat 

Jambi, tetapi juga terus memberi kontribusi pada khazanah intelektual Islam di Nusantara, 

menjadi jembatan antara warisan masa lalu dan tantangan masa depan. 

 

 

 

 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 

19 
 

Daftar Pustaka 

Azra, A. (2013). Jaringan ulama Timur Tengah dan kepulauan Nusantara abad XVII & 

XVIII: Akar pembaruan Islam Indonesia. Prenada Media Group. 

Dhofier, Z. (2011). Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai. LP3ES. 

Gunawan, H. (2013). Perkembangan Kontemporer Madrasah Nurul Iman Di Kota Jambi 

(1970-2013). In UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Kartini. (2018). Pelestarian naskah pesantren di Indonesia: Tantangan dan peluang. Jurnal 

Manassa, 8(1), 45–62. https://doi.org/10.24832/jm.v8i1. 

Kuntowijoyo. (2003). Metodologi sejarah. Tiara Wacana. 

Van Bruinessen, M. (1995). Kitab kuning, pesantren dan tarekat: Tradisi-tradisi Islam di 

Indonesia. Mizan. 

Yusuf, M., & Mulyadi, M. (2020). Peran pesantren dalam pengembangan literasi keagamaan 

masyarakat. Al-Qalam, 26(2), 233–249. https://doi.org/10.31969/alq.v26i2. 

Zami, R., & Gunawan, H. (2025). Writing Tradition and Intellectual Heritage of Jambi Ulama. 

JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam), 8(2), 319. 

https://doi.org/10.30829/juspi.v8i2.21325 

 Zuhri, S. (2014). Kontekstualisasi tradisi keilmuan pesantren di era modern. Jurnal 

Pendidikan Islam, 3(1), 1–15. https://doi.org/10.14421/jpi.2014.31. 

 

 


