
JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025 

 

56 

 

NARASI HISTORIS PONDOK PESANTREN AL-

BAQIYATUSH SHALIHAT KUALA TUNGKAL, 

TANJUNG JABUNG BARAT (1994-2017) 

 

Ihsan Rafiqi 

UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

ihsanrafiqi@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode sejarah untuk 

mendeskripsikan kronologi berdirinya dan dinamika perkembangan Pondok 

Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat di Kuala Tungkal (1994-2017). Teknik 

pengumpulan data meliputi wawancara, studi dokumen, dan literatur terkait. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa pesantren ini bermula dari majelis taklim yang 

berkembang pesat, didorong oleh aspirasi masyarakat dan jamaah Tarekat 

Qadiriyah wa Naqsyabandiyah. Perkembangannya ditandai dengan peningkatan 

jumlah santri dan pengajar, serta pembangunan sarana-prasarana. Meskipun 

awalnya murni salafiyah, pesantren kini mengintegrasikan kurikulum umum tanpa 

meninggalkan nilai-nilai dasar pesantren, seperti penekanan pada akhlakul karimah, 

yang menjadi ciri khas utamanya. 

Kata Kunci: Sejarah, Pondok Pesantren, Pendidikan, Al-Baqiyatush Shalihat. 

 

Pendahuluan 

Sejarah pendidikan Islam di Indonesia berawal dari masa penyebaran agama Islam itu 

sendiri. Proses ini digerakkan terutama oleh para pedagang Muslim sebagai mubaligh awal. 

Mereka menjalankan dakwah tanpa batas ruang dan waktu, dengan metode pendidikan yang 

bersifat informal dan bertahap. Tahapan tersebut dimulai dari pemberian suri teladan yang 

baik (dakwah bil hal), dilanjutkan dengan pengenalan terhadap kitab suci Al-Qur'an dan tata 

cara ibadah praktis, serta diakhiri dengan penanaman dasar-dasar akidah Islamiyah (Yunus, 

2008).  

Lembaga pendidikan Islam di Indonesia terus mengalami perkembangan, yang tercermin 

dalam beragam bentuk dan sebutan, seperti pesantren (Jawa), pondok, surau (Sumatera 

Barat), dayah (Aceh), dan madrasah. Institusi-institusi seperti pesantren, pondok, surau, dan 

dayah mewakili model pendidikan Islam tradisional, di mana kurikulum dan arah 

pembelajaran sepenuhnya berada di bawah otoritas pengasuh (biasa disebut Kyai di Jawa). 

Pada perkembangan selanjutnya, istilah “pesantren” menjadi sebutan umum untuk lembaga 

pendidikan Islam tradisional ini. Sementara itu, madrasah dapat dikategorikan sebagai 

lembaga pendidikan Islam yang lebih modern, dengan kurikulum yang telah terstandarisasi 

secara nasional di bawah Kementerian Agama. Secara esensial, tradisi pendidikan pesantren 

bertumpu pada tiga pilar utama: (1) transmisi atau pewarisan pengetahuan agama Islam, (2) 

pemeliharaan tradisi dan budaya Islam, serta (3) reproduksi atau regenerasi ulama (Irhan, 

2015). 

Sebagai institusi pendidikan tertua di Nusantara, pesantren diakui telah memberikan 

kontribusi dan peran yang signifikan dalam perjalanan sejarah perjuangan bangsa Indonesia. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025 

 

57 

 

Lembaga ini tidak hanya terbukti eksis, tetapi juga berperan sebagai dinamisator aktif dalam 

setiap proses pembangunan bangsa (nation building) dan karakter (character building). 

Sejarawan Herry J. Brenda berpendapat bahwa sejarah Islam Indonesia pada hakikatnya 

adalah sejarah ekspansi peradaban santri, yang pengaruhnya merasuk ke dalam aspek agama, 

sosial, maupun politik. Lebih lanjut, Benda menegaskan bahwa legitimasi penguasa baru 

kerap bergantung pada dukungan para ahli agama (ulama). Dengan demikian, posisi pesantren 

bersifat integral dalam narasi sejarah Indonesia; sejarah pesantren adalah bagian yang tidak 

terpisahkan dari sejarah Indonesia itu sendiri (Brenda, 1983). 

Berbeda dengan nasib lembaga pendidikan tradisional di belahan dunia Muslim lain 

yang tergerus oleh arus modernisasi (Azra, 1999), di Nusantara, lembaga-lembaga pendidikan 

justru kerap menyatu dengan tradisi tarekat. Tarekat, sebagai jalan spiritual (thariqah) untuk 

mendekatkan diri kepada Allah, mulai masuk ke Nusantara secara sistematis pada abad ke-17 

M, meski akarnya telah ada jauh sebelumnya di Timur Tengah. Perintis awal pemikiran 

tarekat di Nusantara adalah Hamzah Fansuri (1610 M) dan Syamsuddin al-Sumatrani (1630 

M), namun ajaran mereka tidak membentuk tarekat yang dipraktikkan secara massal. Tonggak 

penting praktik tarekat yang terlembaga baru terjadi dengan kedatangan Abdurrauf ibn Ali as-

Singkili, yang memperkenalkan Tarekat Syattariyah di Aceh pada 1679 M. Sebelumnya, ia 

juga dikenal sebagai pengamal Tarekat Qadiriyah yang membawa ajaran tentang penyatuan 

dengan Tuhan (wahdat al-wujud) (Mufid, 2006). 

Tokoh penting lain dalam jaringan tarekat Nusantara adalah Syeikh Yusuf al-

Makassari (1621-1689 M), yang juga dikenal sebagai Syeikh Yusuf Tajul Khalwati. 

Keistimewaan beliau terletak pada penerimaan baiat dari beragam tarekat, mencerminkan 

keluasan sanad keilmuannya. Baiat tersebut diperoleh dari Tarekat Qadiriyah (Nuruddin ar-

Raniri), Naqsyabandiyah (Muhammad Abdul Baqi), Syattariyah (Burhanuddin al-Mula ibn 

Ibrahim), dan Khalwatiyah (Abdul Barakat Ayyub ibn Ahmad). Jejaring ini kemudian 

berlanjut dengan perkembangan Tarekat Qadiriyah wa Naqsyabandiyah di Jambi di bawah 

pimpinan Syekh Muhammad Ali Wahab. Menurut narasi murid tarekat Haji Hudari, mata 

rantai silsilah Tarekat Qadiriyah wa Naqsyabandiyah (TQN) di Kuala Tungkal bermula dari 

peran Kiai Tauhid, rekan mengajar Syekh Ali Abdul Wahab di Perguruan Hidayatul Islamiah 

(PHI). Kiai Tauhid mempertemukan Syekh Ali Abdul Wahab dengan Kiai Kurnain, yang 

kemudian menghubungkannya dengan Syekh Nawawi al-Bantani (Berjan). Melalui jaringan 

ini, sekitar tahun 1979, sekitar 20 tokoh ulama Kuala Tungkal—seperti Haji Said Ismail, Haji 

Hayun Abduh, Haji Kursani, dan Haji Hudari—dibaiat sebagai murid. Selanjutnya, Syekh Ali 

Abdul Wahab ditunjuk sebagai mursyid TQN untuk Jambi. Pembaiatan ini menjadi titik tolak 

perkembangan pesat tarekat, dengan jumlah pengikut yang membengkak hingga ribuan dan 

ajarannya menyebar ke berbagai pondok pesantren di wilayah Jambi (Fuhaidah, ____). 

Jumlah pondok pesantren di Jambi mencapai sekitar 170 lembaga (Kemenag, 2016). 

Pondok Pesantren Al-Baqiyatusshalihat di Kuala Tungkal, Kabupaten Tanjung Jabung Barat, 

merupakan salah satu yang turut mendorong dinamika keislaman di provinsi ini. Hal ini 

tercermin dari banyaknya orang tua—baik lokal maupun dari daerah lain—yang lebih 

memilih pendidikan pesantren untuk anak-anak mereka. Selain bertujuan untuk memperkuat 

dasar agama, pilihan tersebut juga didorong oleh keinginan menjaga anak dari dampak negatif 

perkembangan zaman, sekaligus tetap memastikan mereka memperoleh pengetahuan umum. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025 

 

58 

 

Inisiasi pendidikan keagamaan di Kuala Tungkal bermula dari pengajian yang 

dipimpin oleh KH. M. Ali Abdul Wahhab di kediamannya sejak tahun 1957. Selama 28 tahun 

berikutnya, jamaah pengajian tersebut terus mengalami peningkatan hingga puncaknya pada 

tahun 1985, di mana rumah tersebut sudah tidak lagi mampu menampung jumlah jamaah yang 

hadir. Akhirnya, kegiatan pengajian dipindahkan ke Masjid Agung Al-Istiqomah yang 

berlokasi tepat di depan rumah beliau. Dalam tradisi Tarekat Qadiriyah Naqsyabandiyah yang 

diikuti, para jamaah rutin mengadakan haul wafatnya Syekh Abdul Qadir al-Jailani setiap 

tanggal 11 Rabiul Akhir. Jumlah peserta haul ini pun meningkat dari tahun ke tahun hingga 

memadati Masjid Agung. Kondisi ini mendorong munculnya ide untuk membangun gedung 

khusus sebagai tempat peringatan haul tersebut, yang disepakati akan dibangun di Parit 

Gompong, Kuala Tungkal. 

Peletakan tiang pertama gedung dilaksanakan pada 22 Februari 1993 M (30 Sya'ban 

1413 H). Gedung yang semula diberi nama “Majlisul Ilmi Wadzikri” ini pada awalnya 

direncanakan hanya untuk kegiatan haul tahunan. Namun, di tengah proses pembangunannya, 

muncul pemikiran untuk mengoptimalkan fungsi gedung sebagai lembaga pendidikan 

permanen berupa pondok pesantren. Pada tanggal 13 April 1994 M (2 Zulkaidah), Pondok 

Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat secara resmi didirikan dengan KH. M. Ali Abdul Wahhab 

sebagai pengasuh sekaligus pengajar pertama (Aini, 2015). 

Pondok Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat menerapkan sistem pendidikan yang 

holistik dan komprehensif, mengintegrasikan tiga sumber ilmu utama: keluarga (rumah), 

sekolah, dan lingkungan. Pendekatan pendidikannya mencakup pengembangan aspek 

spiritual, mental, intelektual, dan fisik secara seimbang. Seiring perkembangannya, pesantren 

ini tidak hanya fokus pada pengajaran ilmu agama, tetapi juga mengintegrasikan pengetahuan 

umum, merepresentasikan pepatah “sekali mendayung, dua tiga pulau terlampaui”. 

 

Metode Penelitian 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode sejarah dengan mengikuti 

beberapa tahapan. Tahap pertama adalah heuristik, yang secara etimologis berasal dari kata 

Yunani heurishein yang berarti ‘memperoleh’. Menurut G.J. Renier (sebagaimana dikutip 

oleh Dudung Abdurrahman, 2011), heuristik bukanlah suatu ilmu, melainkan 

suatu teknik atau seni dalam penelitian sejarah. Oleh karena itu, heuristik tidak memiliki 

peraturan-peraturan yang baku. Ia merupakan keterampilan dalam menemukan, 

mengumpulkan, mengelola, dan mengklasifikasikan sumber-sumber sejarah seperti 

bibliografi, dokumen, maupun catatan-catatan penting. 

Setelah tahap heuristik selesai, dilakukan tahap verifikasi atau yang lebih dikenal 

dengan kritik sumber. Tahap ini bertujuan untuk menguji keabsahan sumber yang telah 

terkumpul. Verifikasi meliputi dua aspek utama: kritik ekstern yang menguji keaslian sumber 

(otentisitas), dan kritik intern yang menguji kesahihan isi sumber (kredibilitas). Tahap 

selanjutnya adalah interpretasi, di mana data-data sejarah yang telah diverifikasi dan dikritik 

kemudian dianalisis dan ditafsirkan secara kritis oleh peneliti untuk menemukan makna dan 

hubungan antar peristiwa. Tahap terakhir adalah historiografi, yaitu penyusunan dan 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025 

 

59 

 

penulisan hasil penelitian menjadi sebuah narasi sejarah yang koheren, sistematis, dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Sejarah Awal Pondok Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat 

Sepanjang sejarahnya, pesantren telah menjadi objek kajian para sarjana Barat dalam 

studi Islam. Berdasarkan fungsi dan manfaatnya yang khas sebagai lembaga pendidikan 

Islam, terdapat lembaga-lembaga serupa di berbagai wilayah di luar Jawa yang dikenal 

dengan nama berbeda namun memiliki peran dan manfaat yang sama. Contohnya 

adalah meunasah di Aceh, surau di Sumatra. Para ahli seringkali menyebut lembaga-lembaga 

ini sebagai zawiyah, yang ditandai dengan lokasinya yang terpencil dari keramaian dan sistem 

pembelajarannya yang melingkar (sistem bandongan atau halaqah).Sejarah masuknya Islam 

ke Indonesia tidak terlepas dari peran para mubaligh awal yang menyebarkan ajaran Islam 

melalui dakwah, keteladanan, dan pendidikan—khususnya melalui pondok pesantren. 

Lembaga ini kemudian mengalami perkembangan yang dinamis, menyesuaikan diri dengan 

kondisi sosial, waktu, dan lokasi tertentu. Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa pondok 

pesantren merupakan lembaga pendidikan pertama yang dikenal oleh umat Islam di 

Indonesia (Departemen Agama RI, 2005). 

Aktivitas keagamaan yang menjadi cikal bakal berdirinya pesantren ini bermula dari 

pengajian yang dipimpin oleh KH. M. Ali Abdul Wahhab di kediamannya sejak tahun 1957. 

Pengajian tersebut berlangsung secara rutin hingga pada tahun 1979, KH. M. Ali Abdul 

Wahhab mengundang Syekh Muhammad Nawawi al-Bantani dari Berjan, Purworejo, Jawa 

Tengah, untuk melaksanakan baiat Tarekat Qadiriyyah Naqsyabandiyah. Beberapa tokoh 

yang turut dibaiat pada saat itu antara lain KH. M. Ali Abdul Wahhab sendiri, KH. M. Shubli 

bin H. Ismail, serta Tuan Guru H. Ahmad Bukhari. Selama kurang lebih 28 tahun, jumlah 

jamaah pengajian yang dilaksanakan di rumah tersebut terus bertambah. Puncaknya terjadi 

pada tahun 1985, di mana rumah yang relatif luas itu sudah tidak lagi mampu menampung 

seluruh jamaah. Oleh karena itu, diputuskan untuk memindahkan lokasi pengajian ke Masjid 

Agung Al-Istiqamah yang terletak tepat di depan rumah beliau. Seperti dijelaskan oleh Kepala 

MA Al-Baqiyatush Shalihat, para pengikut Tarekat Qadiriyyah Naqsyabandiyah yang telah 

dibaiat biasanya mengadakan peringatan haul wafatnya Syekh Abdul Qadir al-Jailani setiap 

tanggal 11 Rabiul Akhir. Tradisi ini juga dijalankan oleh KH. M. Ali Abdul Wahhab bersama 

jamaah pengajiannya, dengan menyelenggarakan acara haul tahunan di Masjid Agung Al-

Istiqamah Kuala Tungkal. 

Dalam mengamalkan dan mengajarkan Tarekat Qadiriyyah Naqsyabandiyah di Kuala 

Tungkal, KH. M. Ali Wahab menjadikan sejumlah kitab sebagai rujukan utama, sesuai 

dengan pedoman tarekat yang diakui keabsahannya (mutabarah). Beberapa kitab inti yang 

menjadi pegangan tersebut antara lain, (1) “Umdah al-Sālik fī Khairi al-Masālik (Syarah Fath 

al-'Ārifīn) (2) Risālah Tuntunan Tarekat Qadiriyyah wa Naqsyabandiyah (3) Al-Futūḥāt al-



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025 

 

60 

 

Rabbāniyah wa al-Fuyūḍāt al-Ilāhiyah fī al-Ṭarīqah al-Qadiriyyah wa al-Naqsyabandiyah (4) 

Al-Nūr al-Burhānīy fī Tarjamah al-Lujjayn al-Dānī fī Dhikr Nubdzah min Manāqib al-Syaikh 

'Abd al-Qādir al-Jailānī (Juz I dan II) (5) Khulāṣah al-Saniyah fī Ṭarīqati al-Qadiriyyah wa 

al-Naqsyabandiyah. Selain kelima kitab tersebut, masih banyak karya-karya lain yang turut 

menjadi landasan teoretis dan praktis bagi Tarekat Qadiriyyah wa Naqsyabandiyah di bawah 

bimbingan KH. M. Ali Wahab di Kuala Tungkal (Kumain, 2015). 

Jumlah peserta haul Syekh Abdul Qadir al-Jailani yang diselenggarakan di Masjid 

Agung Al-Istiqamah terus meningkat setiap tahunnya, hingga masjid tersebut tidak lagi 

mampu menampung seluruh jamaah. Kondisi ini mendorong munculnya gagasan untuk 

membangun gedung khusus sebagai lokasi peringatan haul. Gagasan tersebut diajukan kepada 

pengurus Majelis Taklim Al-Hidayah yang telah terbentuk sejak penerimaan Tarekat 

Qadiriyyah Naqsyabandiyah, dan disepakati untuk merealisasikannya di Parit Gompong, 

Kelurahan Tungkal Harapan, Kuala Tungkal. 

Pembangunan gedung diawali dengan penancapan tiang pertama pada 22 Februari 

1993 M (30 Sya'ban 1413 H), dengan H.M. Syahruddin Zen sebagai penyandang dana awal. 

Gedung yang diberi nama "Majlisul 'Ilmi Wadzkri" ini berukuran 26 x 16 meter persegi 

dengan kapasitas sekitar 1.000 jamaah. Namun, di tengah proses pembangunan, panitia 

menyadari bahwa gedung ini hanya akan digunakan setahun sekali untuk acara haul, sehingga 

dinilai kurang optimal. Dari kesadaran tersebut, muncullah pemikiran untuk 

mengalihfungsikan gedung menjadi lembaga pendidikan formal berupa pondok pesantren. 

Pernyataan Ustadz Abdul Latif, Kepala MA Al-Baqiyatush Shalihat, memperkuat 

transisi fungsi ini. Ia menjelaskan bahwa pondok pesantren berawal dari Majelis Taklim Al-

Hidayah, sebuah forum pengajian mingguan yang digagas antara lain oleh ayahnya. Karena 

jumlah jamaah yang terus bertambah, majelis taklim ini kemudian dikembangkan menjadi 

pondok pesantren bernama Al-Baqiyatush Shalihat untuk menampung aspirasi dan kebutuhan 

pendidikan jamaah secara lebih berkelanjutan (wawancara, 25 April 2018). 

Setelah resmi berdiri, segera dibentuklah kepengurusan dengan nama Pondok 

Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat, yang merupakan kelanjutan dari Majelis Ta'lim Al-

Hidayah Kuala Tungkal. Lembaga ini didirikan dengan dua fungsi utama; pertama, sebagai 

wadah penampung aspirasi keagamaan jamaah majelis ta'lim; kedua, sebagai respons 

terhadap tuntutan perkembangan pendidikan di Kota Kuala Tungkal. Dengan tersedianya 

gedung utama, beberapa asrama (untuk santri putra dan putri), serta sarana pendukung 

lainnya, pesantren ini pun mulai beroperasi. Peresmian resmi dilaksanakan pada 13 April 

1994 M (bertepatan dengan 2 Zulqa'dah), yang diiringi dengan pelajaran pertama oleh pendiri 

sekaligus pengasuh, Al-Mukarram KH. M. Ali Abdul Wahhab. Pada fase awal, sistem 

pendidikan yang diterapkan adalah model pendidikan pesantren tradisional dengan jenjang; 

(1) Madrasah Diniyah Awaliyah, berfokus pada pelajaran Al-Qur'an, khat Arab, baca-tulis 

Arab Melayu, dan praktik ibadah. (2) Madrasah Diniyah Wustha, mengajarkan ilmu nahwu, 

sharaf, fikih, tauhid, dan tajwid. (3) Madrasah Diniyah Ulya, mencakup materi nahwu, sharaf, 

tauhid, fikih, ushul fikih, balaghah, tafsir, arudh, dan mantiq. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025 

 

61 

 

Dalam konteks yang lebih luas, perlu dicatat bahwa tidak semua pesantren mengalami 

perkembangan yang seragam. Dalam tradisi pesantren kontemporer, terjadi diferensiasi antara 

pesantren yang mengintegrasikan pengetahuan umum dan yang masih mempertahankan 

model tradisional murni. Meski perbedaan ini belum menciptakan segregasi sosial-

keagamaan yang tajam—mengingat keduanya umumnya tetap berpaham Ahlussunnah wal 

Jamaah—namun hal ini telah melahirkan variasi dalam aktivitas sosial dan intelektual 

masing-masing lembaga. Menariknya, pengenalan kurikulum umum di Pondok Pesantren Al-

Baqiyatush Shalihat tidak mengganggu komitmennya dalam menjaga doktrin Islam 

tradisional, juga tidak menghilangkan praktik-praktik tarekat. Fakta bahwa lembaga yang 

mulai membuka sekolah modern sejak Januari 1978 ini justru menjadi pusat organisasi 

Tarekat Qadiriyyah wa Naqsyabandiyah menunjukkan bahwa proses sekularisasi (pergeseran 

orientasi dari ukhrawi ke duniawi) belum berlangsung secara mendalam di pesantren ini. 

Namun, seperti dikemukakan Profesor Gibb (sebagaimana dikutip Dhofier, 1994), dalam 

setiap kebudayaan yang mapan—termasuk peradaban Islam era pertengahan—selalu terdapat 

potensi orientasi duniawi, baik yang tampak secara terbuka maupun yang tersembunyi. 

Pandangan serupa disampaikan oleh Ustadz Zainal Atqo, yang menegaskan bahwa Pondok 

Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat tetap mengutamakan pendidikan agama dan doktrin 

Tarekat Qadiriyyah wa Naqsyabandiyah, dengan penekanan pada dzikir sebagai bentuk 

pengingatan kepada Allah dalam setiap aktivitas (Wawancara, 21 Februari 2018). 

Otoritas pengelolaan sistem madrasah dan pengajaran agama yang menggunakan 

model sekolah berada di bawah kewenangan Kementerian Agama. Kebijakan yang ditempuh 

adalah dengan mendorong modernisasi dan integrasi sistem madrasah ke dalam kerangka 

pendidikan nasional. Hal ini mengandung dua implikasi utama: di satu sisi, kebijakan tersebut 

berupaya memasukkan sebanyak mungkin muatan pelajaran agama ke dalam kurikulum 

sekolah umum; di sisi lain, juga memberikan perhatian pada penguatan aspek-aspek 

keumuman (pendidikan umum) dalam sistem madrasah (Steenbrink, 1986). Dalam 

perkembangannya, madrasah seringkali dipersepsikan sebagai lembaga pendidikan berbasis 

keagamaan. Definisi ini berbeda dengan konsep "sekolah" yang menurut Daulay (2007) 

merupakan lembaga pendidikan yang lebih menekankan pembelajaran ilmu-ilmu umum 

sebagai inti kurikulumnya, tidak seperti pesantren dan madrasah yang menjadikan pendidikan 

agama sebagai fondasi utama. 

Biografi KH. Muhammad Ali Wahab 

KH. Muhammad Ali Wahab dilahirkan di Pasar Rebo, Bram Itam Kanan, Kuala 

Tungkal pada bulan April 1933. Ia tumbuh dalam lingkungan keluarga yang sangat religius. 

Ayahandanya, KH. Abdul Wahab bin Tuan Guru H. Ismail bin Tuan Guru H.M. Thohir bin 

Tuan Guru H. Syahabuddin, adalah seorang ulama yang dihormati dan pernah menimba ilmu 

di Kota Makkah di bawah bimbingan Syekh Said Yamani. Sementara ibundanya, Hj. 

Roqayah, berasal dari Batu Pahat, Johor, Malaysia. Kedua orang tuanya menikah di Makkah. 

Sebagai putra sulung dari empat bersaudara—KH. M. Ali, KH. Abdullah, Hj. 

Mursyidah (istri KH. M. Sholeh Ramli), dan Hj. Abbasyiah (istri KH. M. Alwi Syibli)—KH. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025 

 

62 

 

Muhammad Ali Wahab diyakini masih memiliki pertalian nasab dengan ulama besar Syekh 

Muhammad Arsyad al-Banjari. Meski demikian, beliau sendiri belum dapat memastikannya 

sepenuhnya karena minimnya bukti yang kuat. Merujuk pada tulisan Muhammad Saperi 

Kadir dalam Mimbar Ulama (1976), disebutkan bahwa Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari 

memiliki sebelas istri. Dari istri kedua bernama Bidur, beliau dikaruniai empat anak: Kadhi 

H. Abu Su'ud, Sa'idah, Abu Naim, dan H. Syahabuddin. Jika merunut silsilah ini, titik temu 

genealogis antara KH. M. Ali Wahab dengan Syekh al-Banjari berada pada Tuan Guru H. 

Syahabuddin. Dengan demikian, garis keturunannya adalah, KH. Ali bin KH. Abdul Wahab 

bin Tuan Guru H. Ismail bin Tuan Guru H.M. Thohir bin Tuan Guru H. Syahabuddin bin 

Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari. Pada tahun 1957, beliau menikah dengan HJ. 

Fathimah dan dikaruniai lima orang anak. 

Sejak kecil, KH. M. Ali Wahab telah ditanamkan fondasi ilmu agama yang kuat oleh 

keluarganya. Perjalanan intelektualnya dimulai dengan menuntut ilmu di Makkah selama dua 

tahun, kemudian dilanjutkan di Madrasah Ibtidaiyah Al-Istiqomah di Pasar Rebo 

dan Madrasah Perguruan Hidayatul Islamiyah (PHI) Kuala Tungkal. Pada periode 1953–

1956, beliau melanjutkan pendidikan di Pondok Pesantren As’ad pimpinan KH. Abdul Kadir 

Ibrahim, seorang tokoh Nahdlatul Ulama di Provinsi Jambi. Perjalanan ilmiahnya berlanjut 

ke Kalimantan Selatan, di mana pada 1956–1958 beliau belajar di Madrasah Ad-Diniyatul 

Islamiyah di Brabai. Sepulang dari Kalimantan, beliau aktif mengajar di PHI dan memberikan 

ceramah di berbagai surau dan masjid di Kuala Tungkal. Pada tahun 1962, beliau mendirikan 

forum Tarbiyatul Dakwah Wal Muzakaroh di kota tersebut. 

Selain dikenal sebagai ulama yang mumpuni dalam ilmu agama, KH. M. Ali Wahab 

juga dikenal sangat tekun beribadah. Babak baru dalam perjalanan spiritual dan dakwahnya 

dimulai pada tahun 1979, ketika beliau mengundang Syekh Muhammad Nawawi al-

Bantani dari Berjan, Purworejo, Jawa Tengah, untuk membaiatnya sebagai guru Tarekat 

Qadiriyyah Naqsyabandiyah di Kuala Tungkal. Awalnya, pengajian tarekat yang beliau 

pimpin berpusat di kediamannya, namun seiring membengkaknya jumlah jamaah, kegiatan 

tersebut dipindahkan ke Masjid Agung Kuala Tungkal. Pengajian yang diadakan setiap dua 

minggu sekali—pada malam Selasa dan pagi hari setelah Salat Subuh—selalu dipadati 

jamaah, baik dari kalangan tarekat maupun masyarakat umum, hingga masjid yang luas itu 

pun tak lagi mampu menampung mereka. 

Jamaah tarekat pimpinan KH. M. Ali Wahab tidak hanya berasal dari Kuala Tungkal, 

tetapi juga meliputi Singapura, Malaysia, Batam, Palembang, Riau, dan Kepulauan Riau. 

Puncak silaturahmi mereka terjadi setiap tanggal 11 Rabiul Akhir dalam acara Haul Syekh 

Abdul Qadir al-Jailani, di mana Kuala Tungkal membanjiri puluhan ribu jamaah dari berbagai 

daerah, provinsi, bahkan negara tetangga. Sejak memimpin tarekat, pengaruh KH. M. Ali 

Wahab terus berkembang, dan beliau menjadi rujukan utama masyarakat dalam berbagai 

persoalan keagamaan.  

 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025 

 

63 

 

Perkembangan Pondok Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat Di Kuala Tungkal Tahun 

1994–2017 

Pondok pesantren, sebagai pusat dakwah dan pendidikan Islam, telah menjadi institusi 

yang tumbuh sejak awal kedatangan Islam di Indonesia. Secara esensial, pesantren merupakan 

lembaga pendidikan Islam tradisional berbasis asrama, di mana para santri tinggal bersama 

dan menimba ilmu di bawah bimbingan seorang guru yang disebut kiai. Jumlah pesantren 

terus bertambah dari tahun ke tahun, baik yang berorientasi tradisional (salafiyah) maupun 

yang telah mengadopsi sistem modern (khalafiyah), yang kini tersebar luas di seluruh wilayah 

Indonesia (Mas’ud, 2002). Pertumbuhan pesantren yang pesat mendorong pemerintah untuk 

memberikan pengakuan dan payung hukum, salah satunya melalui Surat Keputusan Menteri 

Agama Republik Indonesia Nomor 18 Tahun 1975 yang kemudian disempurnakan dengan 

Keputusan Menteri Agama Nomor 1 Tahun 2001. Dengan demikian, pendidikan pesantren 

semakin mendapatkan perhatian dan posisi yang setara dalam sistem pendidikan nasional. 

Salah satu pesantren yang menunjukkan perkembangan bertahap dan signifikan 

adalah Pondok Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat di Kuala Tungkal, Kabupaten Tanjung 

Jabung Barat, Jambi. Pesantren ini telah menjelma menjadi lembaga pendidikan Islam yang 

banyak diminati masyarakat, tidak hanya untuk memperdalam ilmu agama, tetapi juga 

sebagai wadah pendidikan Islam yang terpadu dan responsif terhadap tuntutan zaman. Melalui 

berbagai tahapan perkembangan, Pondok Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat berhasil 

membangun fondasi yang kokoh sebagai lembaga pendidikan berbasis keislaman yang 

menyeluruh. 

Pembangunan Pondok Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat Di Kuala Tungkal Tahun 

1994–2017 

Pondok Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat berawal dari Majelis Ta'lim yang 

dilaksanakan di kediaman KH. Ali Wahab sejak tahun 1957. Pada tahun 1993, dalam proses 

pembangunan gedung "Majlisul 'Ilmi Wadzikri" yang awalnya direncanakan hanya untuk 

peringatan haul tahunan Syekh Abdul Qadir al-Jailani, muncul pemikiran untuk 

mengalihfungsikan gedung tersebut menjadi lembaga pendidikan permanen berupa pondok 

pesantren. Setelah melalui proses persiapan, pesantren ini secara resmi didirikan dengan 

nama Pondok Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat pada 13 April 1994. Pembangunan fisik 

kemudian dilanjutkan dengan penyelesaian gedung utama dan penambahan beberapa asrama 

serta sarana pendukung pada 14 Maret 1996. 

Untuk menunjang kegiatan belajar mengajar, pesantren ini dilengkapi berbagai 

fasilitas, antara lain, pertama 33 ruang belajar (6 lokal untuk tingkat Ula, 21 lokal untuk 

Wustha, dan 6 lokal untuk Ulya), kedua 1 musala putri, ketiga 1 aula berukuran 25×16 m², 

keempat  77 asrama santri (masing-masing berukuran 6×7 m²), kelima 4 unit pompa air, 

sejumlah drum air, dan 4 bak penampung air hujan, keenam 1 masjid yang pembangunannya 

dimulai pada 19 November 1997. Peletakan batu pertama dilakukan oleh Kolonel Kav. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025 

 

64 

 

Soepriyadi (Danrem 042/GAPU) dan diresmikan oleh Gubernur Jambi, Drs. H. Abd. Rahman 

Sayuthi, pada 24 Juli 1999 M (12 Rabiul Akhir 1420 H). 

Dari sisi pendanaan, operasional pesantren ditopang oleh berbagai sumber, seperti 

uang pangkal, SPP/syahriyah, infak dan sedekah, hasil kebun kelapa, serta sumbangan tidak 

tetap dari donatur. Menurut penuturan Ustadz Abdul Latif, perkembangan pembangunan fisik 

mengalami transformasi yang signifikan. Pada masa awal, bangunan yang digunakan masih 

sangat sederhana, terbuat dari kayu, dengan pendanaan yang bergantung pada swadaya 

masyarakat berdasarkan asal daerah santri. 

“Awalnya, pembangunan dilakukan dengan meminta bantuan dana dari kampung 

asal santri. Misalnya, jika ada 20 santri dari suatu kampung, warga kampung itu 

membangun asrama untuk anak mereka. Namun seiring berjalannya waktu dan 

banyaknya santri yang datang dari luar daerah, pendanaan beralih ke sistem mandiri 

melalui uang pendaftaran dan SPP yang dikelola pesantren. Kini, dengan bantuan 

masyarakat, jamaah, dan pemerintah, sebagian besar bangunan telah permanen dari 

beton, meski belum seluruhnya. Upaya peningkatan fasilitas terus dilakukan agar 

para santri merasa nyaman dan betah tinggal di pesantren.” (Abdul Latif, wawancara 

25 April 2018) 

Majelis Guru (Tenaga Pendidik) 

Peran guru memegang posisi krusial dalam proses pembelajaran, baik dalam konteks 

pendidikan formal maupun non-formal. Kualitas output pendidikan pada dasarnya sangat 

ditentukan oleh kompetensi dan dedikasi seorang pendidik. Selain sebagai sumber ilmu, guru 

juga berfungsi sebagai figur teladan (uswah hasanah) yang idealnya dijadikan panutan, baik 

dalam lingkup masyarakat maupun khususnya di hadapan peserta didik. Untuk menjalankan 

fungsi strategis ini, seorang guru harus memenuhi standar kompetensi yang ditetapkan secara 

nasional, sehingga mampu menjalankan tugasnya secara profesional. 

Santri 

Santri merupakan identitas khas peserta didik dalam lingkungan pesantren yang 

mencerminkan semangat menuntut ilmu di bawah bimbingan seorang kiai. Interaksi antara 

santri dan kiai seringkali ditandai oleh hubungan yang hierarkis dan penuh penghormatan, di 

mana sikap kritis-logis kadang terdesak oleh loyalitas tinggi yang taken for granted. Loyalitas 

ini menjadi salah satu karakter fundamental yang mengakar dalam budaya pesantren. Sebagai 

subjek pendidikan, seluruh aktivitas akademik santri diarahkan untuk membentuk pribadi 

yang unggul, berakhlak mulia, serta bermanfaat bagi masyarakat, bangsa, dan agama. Kualitas 

santri dan capaian akademiknya menjadi salah satu indikator kemajuan sebuah pesantren 

(Umiarso & Nurzazin, 2011). 

Pada tahun 2017, jumlah santri Pondok Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat 

mencapai 1.600 orang, meningkat signifikan dari saat awal pendiriannya pada tahun 1994 

yang hanya berjumlah 84 orang. Santri yang menetap di asrama terdiri dari santri putra dan 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025 

 

65 

 

putri yang mengikuti jenjang pendidikan I'dadi (persiapan), Wustha, dan Ulya. Salah satu 

keunggulan pesantren ini terletak pada hubungan yang erat dan kekeluargaan antara guru, 

orang tua santri, dan antarsantri itu sendiri, menciptakan atmosfer pembelajaran yang intens 

dan penuh keakraban. Proses pendidikan tidak hanya berfokus pada transfer keilmuan, tetapi 

juga mencakup pembinaan akhlak dan pola perilaku sehari-hari. Hubungan positif ini 

melahirkan sikap-sikap terpuji seperti tawadhu', ta'zhim, hemat, sederhana, mandiri, suka 

menolong, disiplin, serta kesanggupan untuk hidup prihatin menuju kehidupan yang 

bermartabat (Wahab, 2018). 

Sistem Pendidikan di Pondok Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat 

Sejak awal berdirinya, Pondok Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat mengutamakan 

pendidikan kepesantrenan sebagai tujuan inti. Seiring perkembangan zaman, pesantren ini 

juga menyelenggarakan pendidikan formal yang dimulai pada tahun ajaran 2001. Kurikulum 

yang digunakan mengacu pada standar Kementerian Agama, mengingat lembaga ini 

tergabung dalam Kelompok Kerja Madrasah (KKM) bersama MTs dan MA Negeri II Kuala 

Tungkal. 

Menurut penjelasan Ustadz Abdul Latif, sistem pendidikan di pesantren ini 

mengalami evolusi dari model salafi murni—yang awalnya hanya mengajarkan ilmu agama—

menuju integrasi dengan kurikulum madrasah yang mencakup ilmu umum. Perubahan ini 

bukan mengganti, melainkan melengkapi sistem yang sudah ada. Struktur pendidikannya 

terdiri dari tiga jenjang: I'dadi (1 tahun persiapan), Wustha (3 tahun), dan Ulya (3 tahun), 

dengan total masa belajar tujuh tahun. 

“Pada jenjang I'dadi, santri yang berasal dari lulusan SD/MI diberikan pembekalan 

dasar selama satu tahun, seperti kemampuan baca tulis Al-Qur'an, Arab Melayu, 

imla', dan praktik ibadah. Setelah itu, mereka masuk ke jenjang Wustha untuk 

mendalami ilmu-ilmu alat seperti nahwu, sharaf, tauhid, serta tahsin dan tajwid Al-

Qur'an. Pendekatan salafi tetap dipertahankan sebagai ruh pembelajaran, sementara 

muatan kurikulum umum diintegrasikan sesuai tuntutan zaman.” (Abdul Latif, 2018). 

Tradisi Pondok Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat 

Tradisi Mondok 

Sebagai lembaga pendidikan Islam, pondok pesantren memiliki kekhasan yang 

membedakannya dari institusi pendidikan lain, salah satunya adalah tradisi mondok. Tradisi 

ini merujuk pada praktik santri yang tinggal dan menetap (mukim) di dalam kompleks 

pesantren selama menempuh pendidikan. Meskipun tidak semua santri di setiap pesantren 

menjalani tradisi ini, pada pesantren tertentu seperti Pondok Pesantren Al-Baqiyatush 

Shalihat, sistem mondok diterapkan secara menyeluruh. Dalam studi tentang pesantren, 

dikenal dua kategori santri yaitu santri mukim/mondok dan santri kalong. Klasifikasi ini 

diperkuat oleh Zamakhsyari Dhofier (1994) yang menjelaskan bahwa santri mukim umumnya 

berasal dari daerah jauh dan bertanggung jawab atas kegiatan harian pesantren, sementara 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025 

 

66 

 

santri kalong adalah santri lokal yang pulang pergi dari rumahnya. Komposisi kedua 

kelompok ini sering menjadi indikator skala sebuah pesantren: pesantren besar cenderung 

didominasi santri mukim, sementara pesantren kecil lebih banyak memiliki santri kalong. 

Tradisi Haulan 

Tradisi haulan merupakan ciri penting lain yang terkait dengan jaringan Tarekat 

Qadiriyah Naqsyabandiyah yang dihidupkan oleh Syekh Muhammad Ali Abdul Wahab 

(1934–2011), ulama kharismatik asal Kuala Tungkal sekaligus pengasuh Pondok Pesantren 

Al-Baqiyatush Shalihat. Sebagai putra dari Tuan Guru Abdul Wahab, beliau dibesarkan 

dalam lingkungan religius yang mendalam. Aktivitas rutin tarekat ini meliputi pengajian dan 

zikir mingguan di Masjid Agung Al-Istiqomah, dengan puncak acara tahunan 

berupa Peringatan Haul Syekh Abdul Qadir al-Jailani dan Syekh Nawawi al-Bantani setiap 

tanggal 11 Rabiul Akhir (Saleh, 2016). Acara ini tidak hanya menjadi momentum spiritual, 

tetapi juga menarik puluhan ribu jamaah dari berbagai daerah dan bahkan negara tetangga, 

menciptakan dampak sosial-ekonomi signifikan bagi masyarakat setempat. 

Setelah wafatnya Syekh Ali Abdul Wahab pada 15 Mei 2011—peristiwa yang 

diyakini banyak pengikutnya diiringi fenomena alam yang mistis—kepemimpinan tarekat 

dilanjutkan oleh putranya. Peringatan haul kemudian diperluas menjadi haul tiga tokoh: 

Syekh Abdul Qadir al-Jailani, Syekh Nawawi al-Bantani, dan Syekh Ali Abdul Wahab 

sendiri. Menurut Ustadz Abdul Latif, acara ini telah berubah menjadi pengajian akbar yang 

menjangkau peserta dari berbagai provinsi, bahkan luar Jawa, sehingga sering kali memadati 

seluruh area pesantren (wawancara, 2018). 

Dari perspektif ekonomi, haulan memberikan dampak ganda: mendongkrak 

perekonomian lokal melalui sektor akomodasi, kuliner, dan transportasi, sekaligus menjadi 

sumber pendanaan bagi pembangunan fisik pesantren melalui sumbangan dan wakaf dari 

jamaah. Selain itu, tradisi ini berfungsi sebagai pendidikan rohani kolektif yang memperkuat 

ikatan ukhuwah islamiyah, silaturahim, serta komitmen spiritual (iman, takwa, ma’rifah, dan 

istiqamah) di kalangan anggota tarekat dan masyarakat luas. 

Kesimpulan 

Tepatnya pada tanggal 13 April 1994 M. Bersamaan dengan 2 Zulqa’dah , pondok 

pesantren Al Baqiyatush Shalihat ini diresmikan dan diiringi dangan pelajaran perdana yang 

diberikan oleh Al Mukarram K.H.M Ali Abdul Wahhab yang juga sebagai pengasuh pondok 

pesantren. Pada awal berdirinya Pondok Pesantren Al-Baqiyatush Shalihat telah 

menyelenggarakan pendidikan kepesantrenan dengan jenjang pendidikan. Pertama Madrasah 

Diniyah Awaliyah dengan mata pelajaran pokok Al-Qur’an, Khat Arab, membaca dan 

menulis Arab Melayu, serta praktek ibadah. Kedua Madrasah Diniyah Wustha dengan materi 

Pokok ilmu nahwu, saraf, fiqih, tauhid, dan tajwid. Ketiga Madrasah Diniyah Ulya dengan 

penyajian materi pokok, nahwu, saraf, tauhid, fiqih, ushul fiqh, balaghah, tafsir, arud, dan 

mantiq. Perkembangan pondok pesantren Al Baqiyatush Shalihat dapat dilihat dari 

pembangunan fisik pesantren serta jumlah tenaga pengajar dan santri yang setiap tahun 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025 

 

67 

 

mengalami peningkatan. Pondok Pesantren Al Baqiyatush Shalihat sejak awal berdirinya 

menyelenggarakan pendidikan kepesantrenan yang merupakan tujuan utama dalam 

pendidikan Pondok pesantren.  

Daftar Pustaka 

Abdurrahman, Dudung. 1999. Metode Penelitian Sejarah. Jakarta: Logos. 

Aini, Wirda. 2015. Peran KH. Muhammad Ali Wahab Dalam Penyebaran Agam Islam di 

Kuala Tungkal Kabupaten Tanjung Jabung Barat (Suatu Kajian Studi Tokoh). Skripsi: 

IAIN STS Jambi. 

Amir, Yusuf, Faisal, Reorientasi Pendidikan Islam, Jakarta: Gema Insani1995. 

Azra, Ayumardi. 1999. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modrenisasi Menuju Melenium Baru. 

Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Brenda, J Harry. 1983. Bulan Sabit dan Matahari Terbit. Jakarta: Pustaka Jaya. 

Chatif, Andrianus. 2012. Tarekat Qadariyah Naqsabandiyah (TQN), Jambi: Sulthan Thaha 

Press. 

Data Pondok Pesantren di Provinsi Jambi, Kementrian Agama Provinsi Jambi, 2016 

Daulay, Haidar, Putra, Sejarah Pertumbukan dan Pembaharuan Pendidikan Islam di 

Indonesia, Eds. 1, Cet. 1, Jakarta: Kencana, 2007. 

Depertemen Agama Direktorat Jendral Kelembagaan Agama Islam, Rekonstruksi Sejarah 

Pendidikan Islam di Indonesia,( Jakarta: Depertemen Agama RI, 2005) 

Dhofier, Zamarkasyi. 1994. Tradisi Pesantren Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: 

LP3ES. 

Hasbullah. 1999. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia: Lintasan Sejarah Pertumbuhan dan 

Perkembangan. Jakarta:PT. Raja Grafindo Persada. 

Irham. 2015. Pesantren dan Perkembangan Politik di Indonesia, Jurnal Pendidikan Agama 

Islam Ta’lim. 13(1) 

Kemenag, Data Pondok Pesantren di Provinsi Jambi tahun 2016. Kementrian Agama Provinsi 

Jambi 

KH. Habib Muhammad Luthfy Ali Bin Yahya. 2006. Permasalahan Tareqah. Surabaya: 

Khalista. 

Kurnainsih, Dini. 2016. Sejarah Perkembangan Syekh Maulana Qari Dari Tahun 1985-2015 

di Desa Titian Teras Meangin, Jambi: IAIN STS Jambi. 

Kumain, Abdul Hamid. 2015. Manqib Syekh Muhammad Ali Wahab Bin Syekh Abdul Wahab 

Al-Banjari, Kuala Tungkal 27 Januari 2015 

Mas’ud, Abdurrachman. 2002. Dinamika Pesantren dan Madrasah. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Mufid, Ahmad Syafii. 2006. Tangklukan, Abangan, dan Tarekat: Kebangkitan Agama di 

Jawa. Jakarta: Yayasan Obor. 

Nata, Abudin. 2004. Sejarah Pendidikan Islam Pada Priode Klasik dan Pertengahan. Jakarta: 

PT Rajagrafindo Persada. 

Ahmad Sukri Saleh, Makalah, Kontribusi KH. M. Ali Wahab Dalam Melestarikan  Tradisi 

Keilmua Keagamaan Etnis Banjar di Kuala Tungkal Provinsi Jambi. Konfrensi 

Internasional Transformasi Sosial dan Entelektual Orang Banjar Kontenporer, IAIN 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025 

 

68 

 

ANTASARI Banjar Masin 10-11 Agustus 2016 

Steenbrink, Karel A. 1986. Pesantren Madrasah Sekolah. Jakarta: LP3ES. 

Tim Penyusun Buku Pedoman Skripsi. 2011. Pedoman Penulisan Skripsi Fakultas Adab-

Sastra dan Kebudayaaan Islam, Jambi: IAIN STS Jambi. 

Umiarso dan Nurzazi. 2011. Pesantren Di Tengah Arus Mutu Pendidikan. Semarang: Rasail 

Media Group. 

Yunus, Muhammad. 2008. Sejarah Pendidikan Islam Indonesia, Jakarta: PT Muhammad 

Yunus Wadzuhriyyah 

Ulya Fuhaidah. Perkembangan Tarekat Qadariyah Naqsabandiyah ( Studi di Kuala Tungkal 

Tanjung Jabung Barat Jambi Indonesia 

 

 

 

 

 


