JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025

NARASI HISTORIS PONDOK PESANTREN AL-
BAQIYATUSH SHALIHAT KUALA TUNGKAL,
TANJUNG JABUNG BARAT (1994-2017)

Ihsan Rafiqi
UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi
ihsanrafigi@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode sejarah untuk
mendeskripsikan kronologi berdirinya dan dinamika perkembangan Pondok
Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat di Kuala Tungkal (1994-2017). Teknik
pengumpulan data meliputi wawancara, studi dokumen, dan literatur terkait. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pesantren ini bermula dari majelis taklim yang
berkembang pesat, didorong oleh aspirasi masyarakat dan jamaah Tarekat
Qadiriyah wa Nagsyabandiyah. Perkembangannya ditandai dengan peningkatan
jumlah santri dan pengajar, serta pembangunan sarana-prasarana. Meskipun
awalnya murni salafiyah, pesantren kini mengintegrasikan kurikulum umum tanpa
meninggalkan nilai-nilai dasar pesantren, seperti penekanan pada akhlakul karimah,
yang menjadi ciri khas utamanya.

Kata Kunci: Sejarah, Pondok Pesantren, Pendidikan, Al-Bagiyatush Shalihat.

Pendahuluan

Sejarah pendidikan Islam di Indonesia berawal dari masa penyebaran agama Islam itu
sendiri. Proses ini digerakkan terutama oleh para pedagang Muslim sebagai mubaligh awal.
Mereka menjalankan dakwah tanpa batas ruang dan waktu, dengan metode pendidikan yang
bersifat informal dan bertahap. Tahapan tersebut dimulai dari pemberian suri teladan yang
baik (dakwah bil hal), dilanjutkan dengan pengenalan terhadap kitab suci Al-Qur'an dan tata
cara ibadah praktis, serta diakhiri dengan penanaman dasar-dasar akidah Islamiyah (Yunus,
2008).
Lembaga pendidikan Islam di Indonesia terus mengalami perkembangan, yang tercermin
dalam beragam bentuk dan sebutan, seperti pesantren (Jawa), pondok, surau (Sumatera
Barat), dayah (Aceh), dan madrasah. Institusi-institusi seperti pesantren, pondok, surau, dan
dayah mewakili model pendidikan Islam tradisional, di mana kurikulum dan arah
pembelajaran sepenuhnya berada di bawah otoritas pengasuh (biasa disebut Kyai di Jawa).
Pada perkembangan selanjutnya, istilah “pesantren” menjadi sebutan umum untuk lembaga
pendidikan Islam tradisional ini. Sementara itu, madrasah dapat dikategorikan sebagai
lembaga pendidikan Islam yang lebih modern, dengan kurikulum yang telah terstandarisasi
secara nasional di bawah Kementerian Agama. Secara esensial, tradisi pendidikan pesantren
bertumpu pada tiga pilar utama: (1) transmisi atau pewarisan pengetahuan agama Islam, (2)
pemeliharaan tradisi dan budaya Islam, serta (3) reproduksi atau regenerasi ulama (Irhan,
2015).

Sebagai institusi pendidikan tertua di Nusantara, pesantren diakui telah memberikan
kontribusi dan peran yang signifikan dalam perjalanan sejarah perjuangan bangsa Indonesia.

56



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025

Lembaga ini tidak hanya terbukti eksis, tetapi juga berperan sebagai dinamisator aktif dalam
setiap proses pembangunan bangsa (nation building) dan karakter (character building).
Sejarawan Herry J. Brenda berpendapat bahwa sejarah Islam Indonesia pada hakikatnya
adalah sejarah ekspansi peradaban santri, yang pengaruhnya merasuk ke dalam aspek agama,
sosial, maupun politik. Lebih lanjut, Benda menegaskan bahwa legitimasi penguasa baru
kerap bergantung pada dukungan para ahli agama (ulama). Dengan demikian, posisi pesantren
bersifat integral dalam narasi sejarah Indonesia; sejarah pesantren adalah bagian yang tidak
terpisahkan dari sejarah Indonesia itu sendiri (Brenda, 1983).

Berbeda dengan nasib lembaga pendidikan tradisional di belahan dunia Muslim lain
yang tergerus oleh arus modernisasi (Azra, 1999), di Nusantara, lembaga-lembaga pendidikan
justru kerap menyatu dengan tradisi tarekat. Tarekat, sebagai jalan spiritual (tharigah) untuk
mendekatkan diri kepada Allah, mulai masuk ke Nusantara secara sistematis pada abad ke-17
M, meski akarnya telah ada jauh sebelumnya di Timur Tengah. Perintis awal pemikiran
tarekat di Nusantara adalah Hamzah Fansuri (1610 M) dan Syamsuddin al-Sumatrani (1630
M), namun ajaran mereka tidak membentuk tarekat yang dipraktikkan secara massal. Tonggak
penting praktik tarekat yang terlembaga baru terjadi dengan kedatangan Abdurrauf ibn Ali as-
Singkili, yang memperkenalkan Tarekat Syattariyah di Aceh pada 1679 M. Sebelumnya, ia
juga dikenal sebagai pengamal Tarekat Qadiriyah yang membawa ajaran tentang penyatuan
dengan Tuhan (wahdat al-wujud) (Mufid, 2006).

Tokoh penting lain dalam jaringan tarekat Nusantara adalah Syeikh Yusuf al-
Makassari (1621-1689 M), yang juga dikenal sebagai Syeikh Yusuf Tajul Khalwati.
Keistimewaan beliau terletak pada penerimaan baiat dari beragam tarekat, mencerminkan
keluasan sanad keilmuannya. Baiat tersebut diperoleh dari Tarekat Qadiriyah (Nuruddin ar-
Raniri), Nagsyabandiyah (Muhammad Abdul Baqi), Syattariyah (Burhanuddin al-Mula ibn
Ibrahim), dan Khalwatiyah (Abdul Barakat Ayyub ibn Ahmad). Jejaring ini kemudian
berlanjut dengan perkembangan Tarekat Qadiriyah wa Nagsyabandiyah di Jambi di bawah
pimpinan Syekh Muhammad Ali Wahab. Menurut narasi murid tarekat Haji Hudari, mata
rantai silsilah Tarekat Qadiriyah wa Nagsyabandiyah (TQN) di Kuala Tungkal bermula dari
peran Kiai Tauhid, rekan mengajar Syekh Ali Abdul Wahab di Perguruan Hidayatul Islamiah
(PHI). Kiai Tauhid mempertemukan Syekh Ali Abdul Wahab dengan Kiai Kurnain, yang
kemudian menghubungkannya dengan Syekh Nawawi al-Bantani (Berjan). Melalui jaringan
ini, sekitar tahun 1979, sekitar 20 tokoh ulama Kuala Tungkal—seperti Haji Said Ismail, Haji
Hayun Abduh, Haji Kursani, dan Haji Hudari—dibaiat sebagai murid. Selanjutnya, Syekh Ali
Abdul Wahab ditunjuk sebagai mursyid TQN untuk Jambi. Pembaiatan ini menjadi titik tolak
perkembangan pesat tarekat, dengan jumlah pengikut yang membengkak hingga ribuan dan
ajarannya menyebar ke berbagai pondok pesantren di wilayah Jambi (Fuhaidah, ).

Jumlah pondok pesantren di Jambi mencapai sekitar 170 lembaga (Kemenag, 2016).
Pondok Pesantren Al-Bagiyatusshalihat di Kuala Tungkal, Kabupaten Tanjung Jabung Barat,
merupakan salah satu yang turut mendorong dinamika keislaman di provinsi ini. Hal ini
tercermin dari banyaknya orang tua—baik lokal maupun dari daerah lain—yang lebih
memilih pendidikan pesantren untuk anak-anak mereka. Selain bertujuan untuk memperkuat
dasar agama, pilihan tersebut juga didorong oleh keinginan menjaga anak dari dampak negatif
perkembangan zaman, sekaligus tetap memastikan mereka memperoleh pengetahuan umum.

57



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025

Inisiasi pendidikan keagamaan di Kuala Tungkal bermula dari pengajian yang
dipimpin oleh KH. M. Ali Abdul Wahhab di kediamannya sejak tahun 1957. Selama 28 tahun
berikutnya, jamaah pengajian tersebut terus mengalami peningkatan hingga puncaknya pada
tahun 1985, di mana rumah tersebut sudah tidak lagi mampu menampung jumlah jamaah yang
hadir. Akhirnya, kegiatan pengajian dipindahkan ke Masjid Agung Al-Istigomah yang
berlokasi tepat di depan rumah beliau. Dalam tradisi Tarekat Qadiriyah Nagsyabandiyah yang
diikuti, para jamaah rutin mengadakan haul wafatnya Syekh Abdul Qadir al-Jailani setiap
tanggal 11 Rabiul Akhir. Jumlah peserta haul ini pun meningkat dari tahun ke tahun hingga
memadati Masjid Agung. Kondisi ini mendorong munculnya ide untuk membangun gedung
khusus sebagai tempat peringatan haul tersebut, yang disepakati akan dibangun di Parit
Gompong, Kuala Tungkal.

Peletakan tiang pertama gedung dilaksanakan pada 22 Februari 1993 M (30 Sya'ban
1413 H). Gedung yang semula diberi nama “Majlisul Ilmi Wadzikri” ini pada awalnya
direncanakan hanya untuk kegiatan haul tahunan. Namun, di tengah proses pembangunannya,
muncul pemikiran untuk mengoptimalkan fungsi gedung sebagai lembaga pendidikan
permanen berupa pondok pesantren. Pada tanggal 13 April 1994 M (2 Zulkaidah), Pondok
Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat secara resmi didirikan dengan KH. M. Ali Abdul Wahhab
sebagai pengasuh sekaligus pengajar pertama (Aini, 2015).

Pondok Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat menerapkan sistem pendidikan yang
holistik dan komprehensif, mengintegrasikan tiga sumber ilmu utama: keluarga (rumabh),
sekolah, dan lingkungan. Pendekatan pendidikannya mencakup pengembangan aspek
spiritual, mental, intelektual, dan fisik secara seimbang. Seiring perkembangannya, pesantren
ini tidak hanya fokus pada pengajaran ilmu agama, tetapi juga mengintegrasikan pengetahuan
umum, merepresentasikan pepatah “sekali mendayung, dua tiga pulau terlampaui”.

Metode Penelitian

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode sejarah dengan mengikuti
beberapa tahapan. Tahap pertama adalah heuristik, yang secara etimologis berasal dari kata
Yunani heurishein yang berarti ‘memperoleh’. Menurut G.J. Renier (sebagaimana dikutip
oleh Dudung Abdurrahman, 2011), heuristik bukanlah suatu ilmu, melainkan
suatu teknik atau seni dalam penelitian sejarah. Oleh karena itu, heuristik tidak memiliki
peraturan-peraturan yang baku. la merupakan keterampilan dalam menemukan,
mengumpulkan, mengelola, dan mengklasifikasikan sumber-sumber sejarah seperti
bibliografi, dokumen, maupun catatan-catatan penting.

Setelah tahap heuristik selesai, dilakukan tahap verifikasi atau yang lebih dikenal
dengan kritik sumber. Tahap ini bertujuan untuk menguji keabsahan sumber yang telah
terkumpul. Verifikasi meliputi dua aspek utama: kritik ekstern yang menguji keaslian sumber
(otentisitas), dan kritik intern yang menguji kesahihan isi sumber (kredibilitas). Tahap
selanjutnya adalah interpretasi, di mana data-data sejarah yang telah diverifikasi dan dikritik
kemudian dianalisis dan ditafsirkan secara kritis oleh peneliti untuk menemukan makna dan
hubungan antar peristiwa. Tahap terakhir adalah historiografi, yaitu penyusunan dan

58



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025

penulisan hasil penelitian menjadi sebuah narasi sejarah yang koheren, sistematis, dan dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

Hasil dan Pembahasan
Sejarah Awal Pondok Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat

Sepanjang sejarahnya, pesantren telah menjadi objek kajian para sarjana Barat dalam
studi Islam. Berdasarkan fungsi dan manfaatnya yang khas sebagai lembaga pendidikan
Islam, terdapat lembaga-lembaga serupa di berbagai wilayah di luar Jawa yang dikenal
dengan nama berbeda namun memiliki peran dan manfaat yang sama. Contohnya
adalah meunasah di Aceh, surau di Sumatra. Para ahli seringkali menyebut lembaga-lembaga
ini sebagai zawiyah, yang ditandai dengan lokasinya yang terpencil dari keramaian dan sistem
pembelajarannya yang melingkar (sistem bandongan atau halagah).Sejarah masuknya Islam
ke Indonesia tidak terlepas dari peran para mubaligh awal yang menyebarkan ajaran Islam
melalui dakwah, keteladanan, dan pendidikan—Kkhususnya melalui pondok pesantren.
Lembaga ini kemudian mengalami perkembangan yang dinamis, menyesuaikan diri dengan
kondisi sosial, waktu, dan lokasi tertentu. Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa pondok
pesantren merupakan lembaga pendidikan pertama yang dikenal oleh umat Islam di
Indonesia (Departemen Agama RI, 2005).

Aktivitas keagamaan yang menjadi cikal bakal berdirinya pesantren ini bermula dari
pengajian yang dipimpin oleh KH. M. Ali Abdul Wahhab di kediamannya sejak tahun 1957.
Pengajian tersebut berlangsung secara rutin hingga pada tahun 1979, KH. M. Ali Abdul
Wahhab mengundang Syekh Muhammad Nawawi al-Bantani dari Berjan, Purworejo, Jawa
Tengah, untuk melaksanakan baiat Tarekat Qadiriyyah Nagsyabandiyah. Beberapa tokoh
yang turut dibaiat pada saat itu antara lain KH. M. Ali Abdul Wahhab sendiri, KH. M. Shubli
bin H. Ismail, serta Tuan Guru H. Ahmad Bukhari. Selama kurang lebih 28 tahun, jumlah
jamaah pengajian yang dilaksanakan di rumah tersebut terus bertambah. Puncaknya terjadi
pada tahun 1985, di mana rumah yang relatif luas itu sudah tidak lagi mampu menampung
seluruh jamaah. Oleh karena itu, diputuskan untuk memindahkan lokasi pengajian ke Masjid
Agung Al-Istigamah yang terletak tepat di depan rumah beliau. Seperti dijelaskan oleh Kepala
MA Al-Bagiyatush Shalihat, para pengikut Tarekat Qadiriyyah Nagsyabandiyah yang telah
dibaiat biasanya mengadakan peringatan haul wafatnya Syekh Abdul Qadir al-Jailani setiap
tanggal 11 Rabiul Akhir. Tradisi ini juga dijalankan oleh KH. M. Ali Abdul Wahhab bersama
jamaah pengajiannya, dengan menyelenggarakan acara haul tahunan di Masjid Agung Al-
Istigamah Kuala Tungkal.

Dalam mengamalkan dan mengajarkan Tarekat Qadiriyyah Nagsyabandiyah di Kuala
Tungkal, KH. M. Ali Wahab menjadikan sejumlah kitab sebagai rujukan utama, sesuai
dengan pedoman tarekat yang diakui keabsahannya (mutabarah). Beberapa kitab inti yang
menjadi pegangan tersebut antara lain, (1) “Umdah al-Salik fi Khairi al-Masalik (Syarah Fath
al-'Arifin) (2) Risalah Tuntunan Tarekat Qadiriyyah wa Naqgsyabandiyah (3) Al-Futiihat al-

59



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025

Rabbaniyah wa al-Fuytdat al-Ilahiyah fi al-Tarigah al-Qadiriyyah wa al-Nagsyabandiyah (4)
Al-Nir al-Burhaniy {1 Tarjamah al-Lujjayn al-Dani fi Dhikr Nubdzah min Managqib al-Syaikh
'‘Abd al-Qadir al-Jailani (Juz I dan II) (5) Khulasah al-Saniyah f1 Tariqati al-Qadiriyyah wa
al-Nagsyabandiyah. Selain kelima kitab tersebut, masih banyak karya-karya lain yang turut
menjadi landasan teoretis dan praktis bagi Tarekat Qadiriyyah wa Naqgsyabandiyah di bawah
bimbingan KH. M. Ali Wahab di Kuala Tungkal (Kumain, 2015).

Jumlah peserta haul Syekh Abdul Qadir al-Jailani yang diselenggarakan di Masjid
Agung Al-Istigamah terus meningkat setiap tahunnya, hingga masjid tersebut tidak lagi
mampu menampung seluruh jamaah. Kondisi ini mendorong munculnya gagasan untuk
membangun gedung khusus sebagai lokasi peringatan haul. Gagasan tersebut diajukan kepada
pengurus Majelis Taklim Al-Hidayah yang telah terbentuk sejak penerimaan Tarekat
Qadiriyyah Nagsyabandiyah, dan disepakati untuk merealisasikannya di Parit Gompong,
Kelurahan Tungkal Harapan, Kuala Tungkal.

Pembangunan gedung diawali dengan penancapan tiang pertama pada 22 Februari
1993 M (30 Sya'ban 1413 H), dengan H.M. Syahruddin Zen sebagai penyandang dana awal.
Gedung yang diberi nama "Majlisul 'llmi Wadzkri" ini berukuran 26 x 16 meter persegi
dengan kapasitas sekitar 1.000 jamaah. Namun, di tengah proses pembangunan, panitia
menyadari bahwa gedung ini hanya akan digunakan setahun sekali untuk acara haul, sehingga
dinilai  kurang optimal. Dari kesadaran tersebut, muncullah pemikiran untuk
mengalihfungsikan gedung menjadi lembaga pendidikan formal berupa pondok pesantren.

Pernyataan Ustadz Abdul Latif, Kepala MA Al-Bagiyatush Shalihat, memperkuat
transisi fungsi ini. la menjelaskan bahwa pondok pesantren berawal dari Majelis Taklim Al-
Hidayah, sebuah forum pengajian mingguan yang digagas antara lain oleh ayahnya. Karena
jumlah jamaah yang terus bertambah, majelis taklim ini kemudian dikembangkan menjadi
pondok pesantren bernama Al-Bagiyatush Shalihat untuk menampung aspirasi dan kebutuhan
pendidikan jamaah secara lebih berkelanjutan (wawancara, 25 April 2018).

Setelah resmi berdiri, segera dibentuklah kepengurusan dengan nama Pondok
Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat, yang merupakan kelanjutan dari Majelis Ta'lim Al-
Hidayah Kuala Tungkal. Lembaga ini didirikan dengan dua fungsi utama; pertama, sebagai
wadah penampung aspirasi keagamaan jamaah majelis ta'lim; kedua, sebagai respons
terhadap tuntutan perkembangan pendidikan di Kota Kuala Tungkal. Dengan tersedianya
gedung utama, beberapa asrama (untuk santri putra dan putri), serta sarana pendukung
lainnya, pesantren ini pun mulai beroperasi. Peresmian resmi dilaksanakan pada 13 April
1994 M (bertepatan dengan 2 Zulga'dah), yang diiringi dengan pelajaran pertama oleh pendiri
sekaligus pengasuh, Al-Mukarram KH. M. Ali Abdul Wahhab. Pada fase awal, sistem
pendidikan yang diterapkan adalah model pendidikan pesantren tradisional dengan jenjang;
(1) Madrasah Diniyah Awaliyah, berfokus pada pelajaran Al-Qur'an, khat Arab, baca-tulis
Arab Melayu, dan praktik ibadah. (2) Madrasah Diniyah Wustha, mengajarkan ilmu nahwu,
sharaf, fikih, tauhid, dan tajwid. (3) Madrasah Diniyah Ulya, mencakup materi nahwu, sharaf,
tauhid, fikih, ushul fikih, balaghah, tafsir, arudh, dan mantiq.

60



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025

Dalam konteks yang lebih luas, perlu dicatat bahwa tidak semua pesantren mengalami
perkembangan yang seragam. Dalam tradisi pesantren kontemporer, terjadi diferensiasi antara
pesantren yang mengintegrasikan pengetahuan umum dan yang masih mempertahankan
model tradisional murni. Meski perbedaan ini belum menciptakan segregasi sosial-
keagamaan yang tajam—mengingat keduanya umumnya tetap berpaham Ahlussunnah wal
Jamaah—namun hal ini telah melahirkan variasi dalam aktivitas sosial dan intelektual
masing-masing lembaga. Menariknya, pengenalan kurikulum umum di Pondok Pesantren Al-
Bagiyatush Shalihat tidak mengganggu komitmennya dalam menjaga doktrin Islam
tradisional, juga tidak menghilangkan praktik-praktik tarekat. Fakta bahwa lembaga yang
mulai membuka sekolah modern sejak Januari 1978 ini justru menjadi pusat organisasi
Tarekat Qadiriyyah wa Nagsyabandiyah menunjukkan bahwa proses sekularisasi (pergeseran
orientasi dari ukhrawi ke duniawi) belum berlangsung secara mendalam di pesantren ini.
Namun, seperti dikemukakan Profesor Gibb (sebagaimana dikutip Dhofier, 1994), dalam
setiap kebudayaan yang mapan—termasuk peradaban Islam era pertengahan—selalu terdapat
potensi orientasi duniawi, baik yang tampak secara terbuka maupun yang tersembunyi.
Pandangan serupa disampaikan oleh Ustadz Zainal Atqo, yang menegaskan bahwa Pondok
Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat tetap mengutamakan pendidikan agama dan doktrin
Tarekat Qadiriyyah wa Nagsyabandiyah, dengan penekanan pada dzikir sebagai bentuk
pengingatan kepada Allah dalam setiap aktivitas (Wawancara, 21 Februari 2018).

Otoritas pengelolaan sistem madrasah dan pengajaran agama yang menggunakan
model sekolah berada di bawah kewenangan Kementerian Agama. Kebijakan yang ditempuh
adalah dengan mendorong modernisasi dan integrasi sistem madrasah ke dalam kerangka
pendidikan nasional. Hal ini mengandung dua implikasi utama: di satu sisi, kebijakan tersebut
berupaya memasukkan sebanyak mungkin muatan pelajaran agama ke dalam kurikulum
sekolah umum; di sisi lain, juga memberikan perhatian pada penguatan aspek-aspek
keumuman (pendidikan umum) dalam sistem madrasah (Steenbrink, 1986). Dalam
perkembangannya, madrasah seringkali dipersepsikan sebagai lembaga pendidikan berbasis
keagamaan. Definisi ini berbeda dengan konsep "sekolah™ yang menurut Daulay (2007)
merupakan lembaga pendidikan yang lebih menekankan pembelajaran ilmu-ilmu umum
sebagai inti kurikulumnya, tidak seperti pesantren dan madrasah yang menjadikan pendidikan
agama sebagai fondasi utama.

Biografi KH. Muhammad Ali Wahab

KH. Muhammad Ali Wahab dilahirkan di Pasar Rebo, Bram Itam Kanan, Kuala
Tungkal pada bulan April 1933. la tumbuh dalam lingkungan keluarga yang sangat religius.
Ayahandanya, KH. Abdul Wahab bin Tuan Guru H. Ismail bin Tuan Guru H.M. Thohir bin
Tuan Guru H. Syahabuddin, adalah seorang ulama yang dihormati dan pernah menimba ilmu
di Kota Makkah di bawah bimbingan Syekh Said Yamani. Sementara ibundanya, Hj.
Rogayah, berasal dari Batu Pahat, Johor, Malaysia. Kedua orang tuanya menikah di Makkah.

Sebagai putra sulung dari empat bersaudara—KH. M. Ali, KH. Abdullah, Hj.
Mursyidah (istri KH. M. Sholeh Ramli), dan Hj. Abbasyiah (istri KH. M. Alwi Syibli)—KH.

61



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025

Muhammad Ali Wahab diyakini masih memiliki pertalian nasab dengan ulama besar Syekh
Muhammad Arsyad al-Banjari. Meski demikian, beliau sendiri belum dapat memastikannya
sepenuhnya karena minimnya bukti yang kuat. Merujuk pada tulisan Muhammad Saperi
Kadir dalam Mimbar Ulama (1976), disebutkan bahwa Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari
memiliki sebelas istri. Dari istri kedua bernama Bidur, beliau dikaruniai empat anak: Kadhi
H. Abu Su'ud, Sa'idah, Abu Naim, dan H. Syahabuddin. Jika merunut silsilah ini, titik temu
genealogis antara KH. M. Ali Wahab dengan Syekh al-Banjari berada pada Tuan Guru H.
Syahabuddin. Dengan demikian, garis keturunannya adalah, KH. Ali bin KH. Abdul Wahab
bin Tuan Guru H. Ismail bin Tuan Guru H.M. Thohir bin Tuan Guru H. Syahabuddin bin
Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari. Pada tahun 1957, beliau menikah dengan HJ.
Fathimah dan dikaruniai lima orang anak.

Sejak kecil, KH. M. Ali Wahab telah ditanamkan fondasi ilmu agama yang kuat oleh
keluarganya. Perjalanan intelektualnya dimulai dengan menuntut ilmu di Makkah selama dua
tahun, kemudian dilanjutkan di Madrasah Ibtidaiyah Al-Istigomah di Pasar Rebo
dan Madrasah Perguruan Hidayatul Islamiyah (PHI) Kuala Tungkal. Pada periode 1953—
1956, beliau melanjutkan pendidikan di Pondok Pesantren As’ad pimpinan KH. Abdul Kadir
Ibrahim, seorang tokoh Nahdlatul Ulama di Provinsi Jambi. Perjalanan ilmiahnya berlanjut
ke Kalimantan Selatan, di mana pada 1956-1958 beliau belajar di Madrasah Ad-Diniyatul
Islamiyah di Brabai. Sepulang dari Kalimantan, beliau aktif mengajar di PHI dan memberikan
ceramah di berbagai surau dan masjid di Kuala Tungkal. Pada tahun 1962, beliau mendirikan
forum Tarbiyatul Dakwah Wal Muzakaroh di kota tersebut.

Selain dikenal sebagai ulama yang mumpuni dalam ilmu agama, KH. M. Ali Wahab
juga dikenal sangat tekun beribadah. Babak baru dalam perjalanan spiritual dan dakwahnya
dimulai pada tahun 1979, ketika beliau mengundang Syekh Muhammad Nawawi al-
Bantani dari Berjan, Purworejo, Jawa Tengah, untuk membaiatnya sebagai guru Tarekat
Qadiriyyah Nagsyabandiyah di Kuala Tungkal. Awalnya, pengajian tarekat yang beliau
pimpin berpusat di kediamannya, namun seiring membengkaknya jumlah jamaah, kegiatan
tersebut dipindahkan ke Masjid Agung Kuala Tungkal. Pengajian yang diadakan setiap dua
minggu sekali—pada malam Selasa dan pagi hari setelah Salat Subuh—selalu dipadati
jamaah, baik dari kalangan tarekat maupun masyarakat umum, hingga masjid yang luas itu
pun tak lagi mampu menampung mereka.

Jamaah tarekat pimpinan KH. M. Ali Wahab tidak hanya berasal dari Kuala Tungkal,
tetapi juga meliputi Singapura, Malaysia, Batam, Palembang, Riau, dan Kepulauan Riau.
Puncak silaturahmi mereka terjadi setiap tanggal 11 Rabiul Akhir dalam acara Haul Syekh
Abdul Qadir al-Jailani, di mana Kuala Tungkal membanjiri puluhan ribu jamaah dari berbagai
daerah, provinsi, bahkan negara tetangga. Sejak memimpin tarekat, pengaruh KH. M. Ali
Wahab terus berkembang, dan beliau menjadi rujukan utama masyarakat dalam berbagai
persoalan keagamaan.

62



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025

Perkembangan Pondok Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat Di Kuala Tungkal Tahun
1994-2017

Pondok pesantren, sebagai pusat dakwah dan pendidikan Islam, telah menjadi institusi
yang tumbuh sejak awal kedatangan Islam di Indonesia. Secara esensial, pesantren merupakan
lembaga pendidikan Islam tradisional berbasis asrama, di mana para santri tinggal bersama
dan menimba ilmu di bawah bimbingan seorang guru yang disebut kiai. Jumlah pesantren
terus bertambah dari tahun ke tahun, baik yang berorientasi tradisional (salafiyah) maupun
yang telah mengadopsi sistem modern (khalafiyah), yang kini tersebar luas di seluruh wilayah
Indonesia (Mas’ud, 2002). Pertumbuhan pesantren yang pesat mendorong pemerintah untuk
memberikan pengakuan dan payung hukum, salah satunya melalui Surat Keputusan Menteri
Agama Republik Indonesia Nomor 18 Tahun 1975 yang kemudian disempurnakan dengan
Keputusan Menteri Agama Nomor 1 Tahun 2001. Dengan demikian, pendidikan pesantren
semakin mendapatkan perhatian dan posisi yang setara dalam sistem pendidikan nasional.

Salah satu pesantren yang menunjukkan perkembangan bertahap dan signifikan
adalah Pondok Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat di Kuala Tungkal, Kabupaten Tanjung
Jabung Barat, Jambi. Pesantren ini telah menjelma menjadi lembaga pendidikan Islam yang
banyak diminati masyarakat, tidak hanya untuk memperdalam ilmu agama, tetapi juga
sebagai wadah pendidikan Islam yang terpadu dan responsif terhadap tuntutan zaman. Melalui
berbagai tahapan perkembangan, Pondok Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat berhasil
membangun fondasi yang kokoh sebagai lembaga pendidikan berbasis keislaman yang
menyeluruh.

Pembangunan Pondok Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat Di Kuala Tungkal Tahun
1994-2017

Pondok Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat berawal dari Majelis Ta'lim yang
dilaksanakan di kediaman KH. Ali Wahab sejak tahun 1957. Pada tahun 1993, dalam proses
pembangunan gedung "Majlisul 'llmi Wadzikri" yang awalnya direncanakan hanya untuk
peringatan haul tahunan Syekh Abdul Qadir al-Jailani, muncul pemikiran untuk
mengalihfungsikan gedung tersebut menjadi lembaga pendidikan permanen berupa pondok
pesantren. Setelah melalui proses persiapan, pesantren ini secara resmi didirikan dengan
nama Pondok Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat pada 13 April 1994. Pembangunan fisik
kemudian dilanjutkan dengan penyelesaian gedung utama dan penambahan beberapa asrama
serta sarana pendukung pada 14 Maret 1996.

Untuk menunjang kegiatan belajar mengajar, pesantren ini dilengkapi berbagai
fasilitas, antara lain, pertama 33 ruang belajar (6 lokal untuk tingkat Ula, 21 lokal untuk
Woustha, dan 6 lokal untuk Ulya), kedua 1 musala putri, ketiga 1 aula berukuran 25x16 m2
keempat 77 asrama santri (masing-masing berukuran 6x7 m?2), kelima 4 unit pompa air,
sejumlah drum air, dan 4 bak penampung air hujan, keenam 1 masjid yang pembangunannya
dimulai pada 19 November 1997. Peletakan batu pertama dilakukan oleh Kolonel Kav.

63



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025

Soepriyadi (Danrem 042/GAPU) dan diresmikan oleh Gubernur Jambi, Drs. H. Abd. Rahman
Sayuthi, pada 24 Juli 1999 M (12 Rabiul Akhir 1420 H).

Dari sisi pendanaan, operasional pesantren ditopang oleh berbagai sumber, seperti
uang pangkal, SPP/syahriyah, infak dan sedekah, hasil kebun kelapa, serta sumbangan tidak
tetap dari donatur. Menurut penuturan Ustadz Abdul Latif, perkembangan pembangunan fisik
mengalami transformasi yang signifikan. Pada masa awal, bangunan yang digunakan masih
sangat sederhana, terbuat dari kayu, dengan pendanaan yang bergantung pada swadaya
masyarakat berdasarkan asal daerah santri.

“Awalnya, pembangunan dilakukan dengan meminta bantuan dana dari kampung
asal santri. Misalnya, jika ada 20 santri dari suatu kampung, warga kampung itu
membangun asrama untuk anak mereka. Namun seiring berjalannya waktu dan
banyaknya santri yang datang dari luar daerah, pendanaan beralih ke sistem mandiri
melalui uang pendaftaran dan SPP yang dikelola pesantren. Kini, dengan bantuan
masyarakat, jamaah, dan pemerintah, sebagian besar bangunan telah permanen dari
beton, meski belum seluruhnya. Upaya peningkatan fasilitas terus dilakukan agar
para santri merasa nyaman dan betah tinggal di pesantren.” (Abdul Latif, wawancara
25 April 2018)

Majelis Guru (Tenaga Pendidik)

Peran guru memegang posisi krusial dalam proses pembelajaran, baik dalam konteks
pendidikan formal maupun non-formal. Kualitas output pendidikan pada dasarnya sangat
ditentukan oleh kompetensi dan dedikasi seorang pendidik. Selain sebagai sumber ilmu, guru
juga berfungsi sebagai figur teladan (uswah hasanah) yang idealnya dijadikan panutan, baik
dalam lingkup masyarakat maupun khususnya di hadapan peserta didik. Untuk menjalankan
fungsi strategis ini, seorang guru harus memenuhi standar kompetensi yang ditetapkan secara
nasional, sehingga mampu menjalankan tugasnya secara profesional.

Santri

Santri merupakan identitas khas peserta didik dalam lingkungan pesantren yang
mencerminkan semangat menuntut ilmu di bawah bimbingan seorang kiai. Interaksi antara
santri dan Kiai seringkali ditandai oleh hubungan yang hierarkis dan penuh penghormatan, di
mana sikap kritis-logis kadang terdesak oleh loyalitas tinggi yang taken for granted. Loyalitas
ini menjadi salah satu karakter fundamental yang mengakar dalam budaya pesantren. Sebagai
subjek pendidikan, seluruh aktivitas akademik santri diarahkan untuk membentuk pribadi
yang unggul, berakhlak mulia, serta bermanfaat bagi masyarakat, bangsa, dan agama. Kualitas
santri dan capaian akademiknya menjadi salah satu indikator kemajuan sebuah pesantren
(Umiarso & Nurzazin, 2011).

Pada tahun 2017, jumlah santri Pondok Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat
mencapai 1.600 orang, meningkat signifikan dari saat awal pendiriannya pada tahun 1994
yang hanya berjumlah 84 orang. Santri yang menetap di asrama terdiri dari santri putra dan

64



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025

putri yang mengikuti jenjang pendidikan I'dadi (persiapan), Wustha, dan Ulya. Salah satu
keunggulan pesantren ini terletak pada hubungan yang erat dan kekeluargaan antara guru,
orang tua santri, dan antarsantri itu sendiri, menciptakan atmosfer pembelajaran yang intens
dan penuh keakraban. Proses pendidikan tidak hanya berfokus pada transfer keilmuan, tetapi
juga mencakup pembinaan akhlak dan pola perilaku sehari-hari. Hubungan positif ini
melahirkan sikap-sikap terpuji seperti tawadhu', ta'zhim, hemat, sederhana, mandiri, suka
menolong, disiplin, serta kesanggupan untuk hidup prihatin menuju kehidupan yang
bermartabat (Wahab, 2018).

Sistem Pendidikan di Pondok Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat

Sejak awal berdirinya, Pondok Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat mengutamakan
pendidikan kepesantrenan sebagai tujuan inti. Seiring perkembangan zaman, pesantren ini
juga menyelenggarakan pendidikan formal yang dimulai pada tahun ajaran 2001. Kurikulum
yang digunakan mengacu pada standar Kementerian Agama, mengingat lembaga ini
tergabung dalam Kelompok Kerja Madrasah (KKM) bersama MTs dan MA Negeri Il Kuala
Tungkal.

Menurut penjelasan Ustadz Abdul Latif, sistem pendidikan di pesantren ini
mengalami evolusi dari model salafi murni—yang awalnya hanya mengajarkan ilmu agama—
menuju integrasi dengan kurikulum madrasah yang mencakup ilmu umum. Perubahan ini
bukan mengganti, melainkan melengkapi sistem yang sudah ada. Struktur pendidikannya
terdiri dari tiga jenjang: I'dadi (1 tahun persiapan), Wustha (3 tahun), dan Ulya (3 tahun),
dengan total masa belajar tujuh tahun.

“Pada jenjang I'dadi, santri yang berasal dari lulusan SD/MI diberikan pembekalan
dasar selama satu tahun, seperti kemampuan baca tulis Al-Qur'an, Arab Melayu,
imla’, dan praktik ibadah. Setelah itu, mereka masuk ke jenjang Wustha untuk
mendalami ilmu-ilmu alat seperti nahwu, sharaf, tauhid, serta tahsin dan tajwid Al-
Qur'an. Pendekatan salafi tetap dipertahankan sebagai ruh pembelajaran, sementara
muatan kurikulum umum diintegrasikan sesuai tuntutan zaman.” (Abdul Latif, 2018).

Tradisi Pondok Pesantren Al-Bagiyatush Shalihat
Tradisi Mondok

Sebagai lembaga pendidikan Islam, pondok pesantren memiliki kekhasan yang
membedakannya dari institusi pendidikan lain, salah satunya adalah tradisi mondok. Tradisi
ini merujuk pada praktik santri yang tinggal dan menetap (mukim) di dalam kompleks
pesantren selama menempuh pendidikan. Meskipun tidak semua santri di setiap pesantren
menjalani tradisi ini, pada pesantren tertentu seperti Pondok Pesantren Al-Bagiyatush
Shalihat, sistem mondok diterapkan secara menyeluruh. Dalam studi tentang pesantren,
dikenal dua kategori santri yaitu santri mukim/mondok dan santri kalong. Klasifikasi ini
diperkuat oleh Zamakhsyari Dhofier (1994) yang menjelaskan bahwa santri mukim umumnya
berasal dari daerah jauh dan bertanggung jawab atas kegiatan harian pesantren, sementara

65



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025

santri kalong adalah santri lokal yang pulang pergi dari rumahnya. Komposisi kedua
kelompok ini sering menjadi indikator skala sebuah pesantren: pesantren besar cenderung
didominasi santri mukim, sementara pesantren kecil lebih banyak memiliki santri kalong.

Tradisi Haulan

Tradisi haulan merupakan ciri penting lain yang terkait dengan jaringan Tarekat
Qadiriyah Nagsyabandiyah yang dihidupkan oleh Syekh Muhammad Ali Abdul Wahab
(1934-2011), ulama kharismatik asal Kuala Tungkal sekaligus pengasuh Pondok Pesantren
Al-Bagiyatush Shalihat. Sebagai putra dari Tuan Guru Abdul Wahab, beliau dibesarkan
dalam lingkungan religius yang mendalam. Aktivitas rutin tarekat ini meliputi pengajian dan
zikir mingguan di Masjid Agung Al-Istigomah, dengan puncak acara tahunan
berupa Peringatan Haul Syekh Abdul Qadir al-Jailani dan Syekh Nawawi al-Bantani setiap
tanggal 11 Rabiul Akhir (Saleh, 2016). Acara ini tidak hanya menjadi momentum spiritual,
tetapi juga menarik puluhan ribu jamaah dari berbagai daerah dan bahkan negara tetangga,
menciptakan dampak sosial-ekonomi signifikan bagi masyarakat setempat.

Setelah wafatnya Syekh Ali Abdul Wahab pada 15 Mei 2011—peristiwa yang
diyakini banyak pengikutnya diiringi fenomena alam yang mistis—kepemimpinan tarekat
dilanjutkan oleh putranya. Peringatan haul kemudian diperluas menjadi haul tiga tokoh:
Syekh Abdul Qadir al-Jailani, Syekh Nawawi al-Bantani, dan Syekh Ali Abdul Wahab
sendiri. Menurut Ustadz Abdul Latif, acara ini telah berubah menjadi pengajian akbar yang
menjangkau peserta dari berbagai provinsi, bahkan luar Jawa, sehingga sering kali memadati
seluruh area pesantren (wawancara, 2018).

Dari perspektif ekonomi, haulan memberikan dampak ganda: mendongkrak
perekonomian lokal melalui sektor akomodasi, kuliner, dan transportasi, sekaligus menjadi
sumber pendanaan bagi pembangunan fisik pesantren melalui sumbangan dan wakaf dari
jamaah. Selain itu, tradisi ini berfungsi sebagai pendidikan rohani kolektif yang memperkuat
ikatan ukhuwah islamiyah, silaturahim, serta komitmen spiritual (iman, takwa, ma’rifah, dan
istigamah) di kalangan anggota tarekat dan masyarakat luas.

Kesimpulan

Tepatnya pada tanggal 13 April 1994 M. Bersamaan dengan 2 Zulga’dah , pondok
pesantren Al Bagiyatush Shalihat ini diresmikan dan diiringi dangan pelajaran perdana yang
diberikan oleh Al Mukarram K.H.M Ali Abdul Wahhab yang juga sebagai pengasuh pondok
pesantren. Pada awal berdirinya Pondok Pesantren Al-Baqgiyatush Shalihat telah
menyelenggarakan pendidikan kepesantrenan dengan jenjang pendidikan. Pertama Madrasah
Diniyah Awaliyah dengan mata pelajaran pokok Al-Qur’an, Khat Arab, membaca dan
menulis Arab Melayu, serta praktek ibadah. Kedua Madrasah Diniyah Wustha dengan materi
Pokok ilmu nahwu, saraf, figih, tauhid, dan tajwid. Ketiga Madrasah Diniyah Ulya dengan
penyajian materi pokok, nahwu, saraf, tauhid, figih, ushul figh, balaghah, tafsir, arud, dan
mantiqg. Perkembangan pondok pesantren Al Bagiyatush Shalihat dapat dilihat dari
pembangunan fisik pesantren serta jumlah tenaga pengajar dan santri yang setiap tahun

66



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025

mengalami peningkatan. Pondok Pesantren Al Bagiyatush Shalihat sejak awal berdirinya
menyelenggarakan pendidikan kepesantrenan yang merupakan tujuan utama dalam
pendidikan Pondok pesantren.

Daftar Pustaka

Abdurrahman, Dudung. 1999. Metode Penelitian Sejarah. Jakarta: Logos.

Aini, Wirda. 2015. Peran KH. Muhammad Ali Wahab Dalam Penyebaran Agam Islam di
Kuala Tungkal Kabupaten Tanjung Jabung Barat (Suatu Kajian Studi Tokoh). Skripsi:
IAIN STS Jambi.

Amir, Yusuf, Faisal, Reorientasi Pendidikan Islam, Jakarta: Gema Insani1995.

Azra, Ayumardi. 1999. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modrenisasi Menuju Melenium Baru.
Jakarta: Logos Wacana limu.

Brenda, J Harry. 1983. Bulan Sabit dan Matahari Terbit. Jakarta: Pustaka Jaya.

Chatif, Andrianus. 2012. Tarekat Qadariyah Nagsabandiyah (TQN), Jambi: Sulthan Thaha
Press.

Data Pondok Pesantren di Provinsi Jambi, Kementrian Agama Provinsi Jambi, 2016

Daulay, Haidar, Putra, Sejarah Pertumbukan dan Pembaharuan Pendidikan Islam di
Indonesia, Eds. 1, Cet. 1, Jakarta: Kencana, 2007.

Depertemen Agama Direktorat Jendral Kelembagaan Agama Islam, Rekonstruksi Sejarah

Pendidikan Islam di Indonesia,( Jakarta: Depertemen Agama RI, 2005)

Dhofier, Zamarkasyi. 1994. Tradisi Pesantren Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta:
LP3ES.

Hasbullah. 1999. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia: Lintasan Sejarah Pertumbuhan dan
Perkembangan. Jakarta:PT. Raja Grafindo Persada.

Irham. 2015. Pesantren dan Perkembangan Politik di Indonesia, Jurnal Pendidikan Agama
Islam Ta'lim. 13(1)

Kemenag, Data Pondok Pesantren di Provinsi Jambi tahun 2016. Kementrian Agama Provinsi
Jambi

KH. Habib Muhammad Luthfy Ali Bin Yahya. 2006. Permasalahan Tareqah. Surabaya:
Khalista.

Kurnainsih, Dini. 2016. Sejarah Perkembangan Syekh Maulana Qari Dari Tahun 1985-2015
di Desa Titian Teras Meangin, Jambi: IAIN STS Jambi.

Kumain, Abdul Hamid. 2015. Mangib Syekh Muhammad Ali Wahab Bin Syekh Abdul Wahab
Al-Banjari, Kuala Tungkal 27 Januari 2015

Mas’ud, Abdurrachman. 2002. Dinamika Pesantren dan Madrasah. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Mufid, Ahmad Syafii. 2006. Tangklukan, Abangan, dan Tarekat: Kebangkitan Agama di
Jawa. Jakarta: Yayasan Obor.

Nata, Abudin. 2004. Sejarah Pendidikan Islam Pada Priode Klasik dan Pertengahan. Jakarta:
PT Rajagrafindo Persada.

Ahmad Sukri Saleh, Makalah, Kontribusi KH. M. Ali Wahab Dalam Melestarikan Tradisi
Keilmua Keagamaan Etnis Banjar di Kuala Tungkal Provinsi Jambi. Konfrensi
Internasional Transformasi Sosial dan Entelektual Orang Banjar Kontenporer, 1AIN

67



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 1 Januari 2025

ANTASARI Banjar Masin 10-11 Agustus 2016

Steenbrink, Karel A. 1986. Pesantren Madrasah Sekolah. Jakarta: LP3ES.

Tim Penyusun Buku Pedoman Skripsi. 2011. Pedoman Penulisan Skripsi Fakultas Adab-
Sastra dan Kebudayaaan Islam, Jambi: IAIN STS Jambi.

Umiarso dan Nurzazi. 2011. Pesantren Di Tengah Arus Mutu Pendidikan. Semarang: Rasail
Media Group.

Yunus, Muhammad. 2008. Sejarah Pendidikan Islam Indonesia, Jakarta: PT Muhammad
Yunus Wadzuhriyyah

Ulya Fuhaidah. Perkembangan Tarekat Qadariyah Nagsabandiyah ( Studi di Kuala Tungkal
Tanjung Jabung Barat Jambi Indonesia

68



