
JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

40  

LEMBAGA BAITUL MAL PADA ABAD KE-7–15 M:KAJIAN 

HISTORIOGRAFI 

 
Dimas Dwi Putra 

UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

dimasdwi685@gmail.com  

 

ABSTRACT 

This study explores the functions of the Baitul Mal institution in Islamic history, 

focusing on its role in managing public finance and promoting social welfare. Baitul 

Mal served as a state treasury responsible for collecting and distributing various 

sources of Islamic state revenue such as zakat, kharaj, jizyah, and ghanimah. 

Historically, it evolved from a simple treasury into a key institution for achieving 

social and economic justice within Islamic governance. Using a descriptive-

historical approach, this study examines the management and evolution of Baitul 

Mal from the time of Prophet Muhammad صلى الله عليه وسلم, the Caliphs, to the classical Islamic 

dynasties. The findings reveal that Baitul Mal played a crucial role in ensuring 

social balance, economic equity, and continues to serve as an inspiration for modern 

Islamic financial. 

Keywords: Baitul Mal, Islamic Economics, Public Finance, Islamic History, Social   

                   Justice. 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas tentang fungsi Lembaga Baitul Mal dalam sejarah Islam, 

khususnya peranannya dalam pengelolaan keuangan negara dan distribusi 

kesejahteraan sosial. Baitul Mal merupakan lembaga keuangan publik yang 

berfungsi mengumpulkan dan menyalurkan berbagai sumber pendapatan negara 

Islam seperti zakat, kharaj, jizyah, dan ghanimah. Dalam perkembangan sejarah, 

Baitul Mal tidak hanya berperan sebagai tempat penyimpanan harta, tetapi juga 

sebagai instrumen penting dalam mewujudkan keadilan sosial dan ekonomi umat. 

Melalui kajian deskriptif-historis, penelitian ini menyoroti dinamika pengelolaan 

Baitul Mal dari masa Rasulullah صلى الله عليه وسلم, Khulafaur Rasyidin, hingga pemerintahan Islam 

klasik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sistem Baitul Mal berkontribusi 

signifikan dalam menciptakan keseimbangan sosial, pemerataan ekonomi, serta 

menjadi inspirasi bagi pengembangan lembaga keuangan Islam modern. 

Kata Kunci: Baitul Mal, Ekonomi Islam, Keuangan Publik, Sejarah Islam,  

                      Keadilan Sosial. 

 

Pendahuluan 

Dalam sejarah Islam klasik, lembaga Baitul Mal memegang peran sentral dalam 

pengelolaan keuangan negara dan kesejahteraan umat. Menurut (Al-Mawardi, 2018), Baitul 

Mal bukan sekadar institusi ekonomi, melainkan juga instrumen keadilan sosial yang 

mencerminkan prinsip-prinsip syariat dalam tata kelola pemerintahan Islam. Sejak masa 

Khulafaur Rasyidin hingga dinasti Abbasiyah, lembaga ini menjadi simbol akuntabilitas 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

41  

fiskal dan pemerataan distribusi kekayaan melalui sistem zakat, jizyah, kharaj, serta sedekah. 

Prinsip pengelolaan Baitul Mal tidak hanya didasarkan pada kepentingan ekonomi, tetapi juga 

spiritualitas, tanggung jawab moral, dan legitimasi politik dalam menjaga stabilitas 

masyarakat Islam (Hassan, 2021). Oleh karena itu, menelusuri sejarah Baitul Mal berarti 

memahami bagaimana Islam membangun sistem ekonomi yang berlandaskan etika dan 

keadilan sosial. 

Dalam konteks historiografi Islam, pembahasan mengenai Baitul Mal menarik 

karena mencerminkan transformasi lembaga keuangan dari masa ke masa. Pada abad ke-7 

hingga ke-15 M, fungsi Baitul Mal mengalami perkembangan signifikan seiring dengan 

ekspansi wilayah Islam dan dinamika politik pemerintahan (Lapidus, 2014). Pada masa 

Khalifah Umar bin Khattab, lembaga ini difungsikan secara formal dengan struktur 

administrasi yang jelas dan sistem pencatatan yang rapi. Sementara itu, pada periode 

Umayyah dan Abbasiyah, Baitul Mal berkembang menjadi sistem keuangan negara yang 

kompleks, mencakup administrasi pajak, pengelolaan aset publik, hingga pendanaan 

pendidikan dan militer (Khaldun, 2015). Perubahan tersebut menunjukkan adanya proses 

institusionalisasi ekonomi Islam yang menyesuaikan dengan kebutuhan zaman tanpa 

meninggalkan prinsip dasar syariah. 

Kajian tentang Baitul Mal telah banyak dilakukan oleh para sejarawan dan ekonom 

Muslim. Misalnya, penelitian oleh (Ismail & Ahmad, 2020) menyoroti aspek kelembagaan 

dan fungsi sosial Baitul Mal dalam pembiayaan kesejahteraan publik, sementara Rahman 

(2022) mengkaji peran fiskal lembaga ini sebagai prototipe sistem keuangan publik Islam. Di 

sisi lain, Suyanto (2023) menekankan relevansi Baitul Mal dalam membangun sistem 

ekonomi modern berbasis keadilan distributif. Namun, sebagian besar kajian tersebut lebih 

banyak menyoroti aspek ekonomi normatif atau hukum Islam, sedangkan dimensi 

historiografis khususnya pada periode klasik abad ke-7–15 M  masih kurang mendapat 

perhatian mendalam. Padahal, melalui pendekatan historiografi, kita dapat memahami 

bagaimana lembaga ini berkembang dalam konteks sosial-politik dan budaya Islam yang 

kompleks. 

Kesenjangan penelitian inilah yang menjadi dasar pentingnya kajian ini. Analisis 

historiografi memungkinkan peneliti menelusuri dinamika Baitul Mal tidak hanya sebagai 

entitas ekonomi, tetapi juga sebagai simbol peradaban Islam yang mencerminkan nilai-nilai 

keadilan (‘adl), amanah, dan tanggung jawab sosial (maslahah). Dengan menelaah sumber-

sumber yang sudah tersedia, serta catatan sejarah politik dinasti Islam dan sejarah peradaban 

Islam, penelitian ini berupaya menghadirkan perspektif baru tentang bagaimana lembaga 

keuangan Islam berevolusi dan mempengaruhi pembangunan sosial masyarakat Muslim. 

Pendekatan ini juga penting untuk menjembatani pemahaman antara nilai-nilai normatif 

syariah dan praktik historis yang berkembang dalam konteks pemerintahan Islam klasik. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menelusuri asal-usul dan 

perkembangan Baitul Mal sejak masa Khulafaur Rasyidin, (2) perkembangan Baitul Mal 

sejak masa dinasti umayyah dan  abbasiyah serta (3) , mengidentifikasi fungsi-fungsi utama 

lembaga ini dalam konteks sosial, ekonomi, dan politik. Kajian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi ilmiah dalam memahami evolusi pemikiran dan praktik ekonomi 

Islam, sekaligus memperkaya literatur sejarah peradaban Islam.  
 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan studi pustaka (library research) yang bertujuan untuk 

menelusuri, memahami, dan merekonstruksi perkembangan lembaga Baitul Mal pada abad 

ke-7 hingga ke-15 Masehi dalam konteks sejarah peradaban Islam. Pendekatan sejarah 

dipilih karena topik ini berkaitan langsung dengan peristiwa dan lembaga yang memiliki 

akar kronologis serta nilai historis yang penting dalam sistem pemerintahan Islam klasik. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

42  

Sumber-sumber yang digunakan seperti: berupa buku, jurnal, dan penelitian modern yang 

relevan. 
Menurut (Gottschalk, 1985), penelitian sejarah dilakukan untuk merekonstruksi masa 

lampau berdasarkan bukti-bukti yang tersisa secara sistematis dan objektif, sehingga dapat diperoleh 

pemahaman mendalam mengenai proses dan makna suatu peristiwa. Dalam konteks ini, Baitul Mal 

dipahami bukan hanya sebagai lembaga ekonomi, tetapi juga sebagai bagian integral dari struktur 

sosial-politik dan keagamaan umat Islam. Penelitian ini  juga menggunakan metode penelitian sejarah 

dengan empat tahapan utama, yaitu heuristik, verifikasi, interpretasi, dan historiografi (Dudung 

Abdurahman, 2011). 

Metode penelitian sejarah ini dipilih karena mampu memberikan gambaran yang 

komprehensif tentang dinamika lembaga Baitul Mal sebagai institusi keuangan Islam yang memiliki 

dimensi historis. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menyajikan kronologi peristiwa, tetapi 

juga analisis mendalam mengenai nilai-nilai Islam dan konteks peradaban yang melatarbelakangi 

pembentukan dan perkembangan Baitul Mal dalam sejarah Islam klasik. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Asal Usul Dan Perkembangan Baitul Mal 

Secara etimologis, istilah Baitul Mal berasal dari bahasa Arab bayt yang berarti 

“rumah” dan mal yang berarti “harta”. Dalam baahasa terminologis, Baitul Mal diartikan 

sebagai lembaga atau tempat penyimpanan harta umat yang dikelola untuk kepentingan 

masyarakat sesuai dengan prinsip-prinsip syariat Islam (Al-Mawardi, 2018). Dalam konteks 

awal Islam, selain itu, Baitul Mal juga digunakan untuk penyimpanan kekayaan negara, 

melainkan tugas tanggung jawab sosial serta ekonomi umat Islam yang menekankan 

keseimbangan antara hak individu dan kepentingan publik. 

Baitul Mal merupakan lembaga yang memiliki peran sentral dalam sistem 

perekonomian Islam. Lembaga ini berdiri sebagai entitas yang terpisah dari penguasa atau 

kepala negara, namun memiliki hubungan yang sangat erat dengannya. Hal ini karena Baitul 

Mal berfungsi menjalankan berbagai aktivitas ekonomi dan sosial yang menjadi bagian dari 

tanggung jawab wilayah kenegaraan muslim. Sistem kerja Baitul Mal tak dapat dipisahkan 

pada peran pemimpin negara atau khalifah, sebab setiap kebijakan dan keputusan penting 

yang berkaitan dengan pengelolaan Baitul Mal pada dasarnya berada di bawah otoritas dan 

pengawasan khalifah (Tini Martini Harahap, 2020). Dengan demikian, khalifah memegang 

kendali utama dalam menentukan arah, kebijakan, serta pelaksanaan fungsi-fungsi Baitul 

Mal demi tercapainya kesejahteraan umat dan keadilan sosial dalam masyarakat Islam. 

Sementara itu, baitul mal memiliki makna yaitu rumah dana. Dalam sejarah Islam, 

baitul mal telah ada pada era Nabi Muhammad SAW, pada abad pertengahan baitul mal 

berkembang cukup signifikan. Baitul mal juga digunakan untuk mentasyarufkan kepentingan 

sosial, serta pengumpulan (Agus Marimin, 2014). Hal ini membuktikan, baitul mal sangat 

penting dalam penyimpanan harta pada sejarah Islam awal. 

 

Baitul Mal Masa Rasullah SAW. 

Menurut (Muhammad Saleh, 2025), Rasulullah SAW adalah kepala negara pertama 

yang secara revolusioner memperkenalkan dan menerapkan ide Baitul Mal. Pada masanya, 

telah dilakukan tindakan untuk menerima dan mencatat pendapatan negara dan pengeluaran 

negara, yang sebagian besar berfokus pada kesejahteraan umat. Namun, pada masa 

Rasulullah SAW belum ada tempat khusus yang difungsikan sebagai lembaga Baitul Mal, 

karena jumlah kekayaan negara masih terbatas. Selain itu, setelah harta dikumpulkan, para 

kaum muslimin dibagikan dan digunakan pada kepentingan negara tanpa penundaan. Setiap 

kali diperoleh harta rampasan perang, Rasulullah SAW segera mendistribusikannya kepada 

umat tanpa menunggu waktu lama, dan praktik ini terus berlangsung sepanjang masa 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

43  

kehidupan beliau. 

Aset pemerintahan Islam di Madinah juga bersumber dari wilayah Khaibar, yang 

berhasil ditaklukkan pada tahun ke-7 Hijriah. Setelah melalui perperangan kurang lebih 

sekitar tiga puluh hari, masyarakat Khaibar tunduk dengan satu permintaan mereka tidak 

diusir dari tanah mereka sendiri. Mereka menjelaskan pada Rasulullah SAW yaitu ia 

mempunyai kemampuan serta pengalaman yang baik dalam bidang pertanian dan 

perkebunan kurma, dan memohon izin untuk tetap mengelola lahan tersebut. Rasulullah 

SAW menyetujui permintaan itu dengan ketentuan bahwa setengah dari hasil panen 

diserahkan kepada pemerintahan Islam sebagai bagian dari aset negara. Untuk memastikan 

keadilan, Abdullah bin Rawahah, salah seorang sahabat Nabi, ditugaskan setiap tahun untuk 

menaksir hasil produksi dan membaginya secara adil menjadi dua bagian yang sama besar 

(kharidatul mudhiiah, 2015). 

Pada masa pemerintahan Rasulullah SAW, lembaga Baitul Mal ditempatkan di Masjid 

Nabawi, yang berfungsi ganda sebagai kantor pusat pemerintahan sekaligus tempat tinggal 

Rasulullah. Dalam mengurus serta mengelola seluruh kekayaan serta administrasi negara, 

beliau menunjuk sekitar 42 sahabat sebagai sekretaris dan petugas administrasi yang terbagi 

pada empat bidang, yaitu sekretaris pernyataan, sekretaris hubungan dan pencatatan tanah, 

sekretaris perjanjian dan perdamaian, serta sekretaris peperangan. Meskipun struktur 

administrasi ini cukup terorganisasi, tidak disebutkan adanya bendaharawan negara khusus, 

karena pengelolaan keuangan dilakukan langsung di bawah pengawasan Rasulullah SAW. 

Para petugas pemerintahan memperoleh gaji dari dana yang bersumber dari Baitul Mal, yang 

digunakan untuk mendukung kegiatan pemerintahan dan kesejahteraan umat (Adiwarman 

Azhar Karim, 2004). 

Pada masa itu, belum ada tempat khusus untuk menyimpan harta umat yang diperoleh 

dari ghanimah (harta rampasan perang), Baitul Mal bertanggung jawab atas seluruh harta 

kekayaan kaum Muslimin, baik yang berasal dari pendapatan negara maupun pendapatan 

negara. Rasulullah SAW memerintahkan para sahabatnya untuk membagikan harta tersebut 

kepada kaum Muslimin segera setelah peperangan berakhir, tanpa menundanya. Hal ini 

menunjukkan prinsip transparansi, keadilan, dan tanggung jawab sosial yang menjadi dasar 

pengelolaan keuangan negara pada masa awal pemerintahan Islam (Moh. Ahyar Maarif & 

Vita Firdausiyah, 2019).  

Dengan demikian, secara umum Rasulullah SAW selalu membagikan harta ghanimah 

(rampasan perang) pada hari yang sama setelah diperoleh, tanpa menunda proses 

pembagiannya. Oleh sebab itu, pada masa tersebut belum terdapat banyak harta yang perlu 

disimpan atau diarsipkan secara khusus, sehingga belum dibutuhkan tempat penyimpanan 

atau sistem administrasi tersendiri untuk pengelolaannya. Praktik ini mencerminkan 

kesederhanaan dan efisiensi pengelolaan keuangan negara Islam jabatan era awal 

kepemimpinan Rasulullah SAW. 

 

Baitul Mal Pada Zaman Abu Bakar As-Shidiq 

 Berbeda dengan dua masa sebelumnya, pada masa ini lembaga Baitul Mal dibentuk 

secara resmi, teratur, dan terorganisasi. Pembentukan lembaga tersebut dimulai pada tahun 

16 H, saat Abu Hurairah yang menjabat sebagai gubernur Bahrain membawa harta hasil 

pajak al-kharaj sebesar 500 dirham ke Madinah. Karena jumlah harta yang diterima cukup 

besar, Khalifah Umar bin Khattab kemudian meminta para sahabat untuk melakukan 

musyawarah mengenai cara terbaik dalam menggunakan dana tersebut. Hasil musyawarah 

menetapkan bahwa harta tersebut tidak langsung dibagikan, melainkan disimpan dalam 

Baitul Mal sebagai cadangan keuangan negara. Dana ini dapat digunakan untuk keperluan 

darurat, pembayaran gaji tentara, serta berbagai kebutuhan umat Islam lainnya. Keputusan 

ini menjadi titik penting dalam pengelolaan keuangan negara Islam secara sistematis dan 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

44  

berkelanjutan selama masa pemerintahan Umar bin Khattab (Adiwarman Azhar Karim, 

2004). 

 Abu Bakar ash-Shiddiq dikenal sebagai seorang khalifah yang sangat berhati-hati dan 

menjaga kesopanan dalam menangani urusan keuangan. Bahkan, pada hari kedua setelah ia 

diangkat menjadi khalifah, beliau masih melanjutkan aktivitas berdagang demi memenuhi 

kebutuhan pribadi dan keluarganya, serta tidak pernah mengambil uang dari Baitul Mal 

untuk kepentingan pribadi. Dalam tahun pertama masa kepemimpinannya, Abu Bakar tidak 

melakukan perubahan besar terhadap sistem pengelolaan Baitul Mal. Setiap kali ada harta 

yang masuk dari wilayah yang berada di bawah pemerintahan Khilafah Islamiyah, beliau 

langsung membawa harta tersebut ke Masjid Nabawi, lalu membagikannya kepada pihak-

pihak yang berhak, seperti kaum fakir miskin, janda, dan para pejuang.  Dari sinilah sumber 

pendapatan Baitul Mal diperoleh. Dalam urusan pembagian harta tersebut, Abu Bakar 

menunjuk Abu Ubaidah bin al-Jarrah sebagai wakilnya dalam pengelolaan harta umat, 

sebagaimana yang dikatakan Abu Ubaidah kepada beliau saat pembaiatan: “Saya akan 

membantumu dalam urusan pengelolaan harta umat.” (Busthanul Arifin, et. al., 2001). Hal 

ini menunjukkan betapa sederhana, amanah, dan penuh tanggung jawabnya sistem keuangan 

negara di masa kepemimpinan Abu Bakar ash-Shiddiq. 

 Abu Bakar ash-Shiddiq menerapkan prinsip Balance Budget Policy atau kebijakan 

anggaran berimbang dalam pengelolaan Baitul Mal. Menurut beliau, dalam hal keutamaan 

iman, balasan ditentukan oleh Allah SWT, sedangkan dalam hal kebutuhan hidup, prinsip 

kesetaraan lebih baik diterapkan dibandingkan prinsip keutamaan. Oleh karena itu, harta di 

Baitul Mal tidak pernah menumpuk lama, sebab selalu segera didistribusikan kepada seluruh 

kaum Muslimin yang berhak menerimanya. Bahkan, ketika Abu Bakar wafat, hanya 

ditemukan satu dirham tersisa di perbendaharaan negara  bukti nyata kesederhanaan dan 

ketulusan beliau dalam memimpin. Hal yang sangat menarik dari kepemimpinannya adalah 

keputusan menjelang wafat, ketika beliau mengembalikan seluruh harta yang pernah 

diterima dari Baitul Mal kepada negara. Saat itu, kondisi ekonomi negara sedang krisis, 

sehingga beliau menjual sebagian besar tanah miliknya, dan hasil penjualannya  yang setara 

dengan 8.000 dirham, jumlah gaji yang pernah beliau terima selama menjabat  sepenuhnya 

diserahkan kembali ke kas negara. Tindakan ini mencerminkan tingkat amanah, keikhlasan, 

dan tanggung jawab moral yang tinggi dalam menjaga keuangan umat (Shafwan Bendadeh 

& Mohammad Haikal, 2023). 

 Tata kelola pemerintahan semakin terlihat jelas dalam masa kekhalifahan Abu Bakar 

ash-Shiddiq, terutama pada tahun kedua beliau memimpin. Pada masa ini, beliau memulai 

pendirian lembaga Baitul Mal yang memiliki makna lebih luas, tidak hanya sebagai tempat 

distribusi harta umat Islam, tetapi juga sebagai institusi pengelola keuangan negara yang 

terstruktur. Abu Bakar mendirikan Baitul Mal di kota Sanah, yang terletak di sebelah kota 

Madinah. Meski lokasi tersebut tidak dijaga oleh siapa pun, beliau yakin bahwa masyarakat 

Muslim pada masa itu akan menjaga amanah tersebut. Namun, lembaga ini tidak bertahan 

lama di Sanah, karena beliau kemudian memindahkan pusat kekhalifahan ke Madinah dan 

juga memindahkan Baitul Mal ke rumah pribadinya. Di sana, beliau menyediakan tempat 

khusus berupa karung untuk menyimpan harta umat. Sistem yang sederhana ini terus 

berlangsung hingga akhir masa kekhalifahannya pada tahun 13 H (634 M). Langkah ini 

menunjukkan bagaimana Abu Bakar membangun dasar administrasi keuangan negara Islam 

dengan prinsip kejujuran, kesederhanaan, dan tanggung jawab penuh terhadap amanah 

publik. 

 

 Baitul Mal Pada Zaman Umar Bin Khattab 

 Setelah wafatnya Abu Bakar ash-Shiddiq, tampuk kepemimpinan umat Islam beralih 

kepada Umar bin Khattab sebagai khalifah berikutnya. Sejarawan Philip K. Hitti 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

45  

menggambarkan Umar bin Khattab sebagai sosok yang sangat sederhana dalam gaya 

hidupnya, meskipun beliau memegang jabatan tertinggi sebagai Khalifah. Dalam catatannya, 

Hitti menyebut bahwa Umar hanya memiliki satu helai baju dan satu jubah, keduanya sudah 

penuh tambalan akibat sering dipakai (Philip K. Hitti, 2006). Gambaran ini menunjukkan 

pribadi seorang pemimpin yang hidup dalam kesederhanaan, jauh dari kemewahan, namun 

memiliki rasa tanggung jawab, keadilan, dan integritas yang luar biasa dalam mengelola 

pemerintahan dan menjaga amanah umat. 

 Pada masa pemerintahan Khalifah Umar bin Khattab, Baitul Mal berperan secara tidak 

langsung sebagai pelaksana kebijakan fiskal negara Islam, karena lembaga ini menjadi pusat 

pengelolaan seluruh pendapatan dan pengeluaran negara. Pada masa inilah Baitul Mal mulai 

memiliki struktur kelembagaan yang lebih permanen dan terorganisasi, dengan kantor utama 

di ibu kota negara serta cabang-cabang di setiap ibu kota provinsi. Langkah ini dilakukan 

untuk mempermudah distribusi anggaran dan pelayanan terhadap kebutuhan rakyat di 

berbagai wilayah kekuasaan Islam. Dalam pengelolaannya, Khalifah Umar bin Khattab 

menunjuk Abdullah bin Irqam sebagai menteri keuangan, yang dibantu oleh Abdurrahman 

bin Ubaid Al-Qori dan Muayqab, sebagaimana disampaikan oleh (Mubarok, 2021), Umar 

juga menetapkan satu tahun anggaran selama 360 hari, dan satu hari khusus untuk 

pembersihan Baitul Mal. Prinsip pengelolaan keuangan negara pada masa itu menekankan 

agar tidak ada harta yang menumpuk di akhir tahun anggaran. Semua dana yang masuk ke 

Baitul Mal harus didistribusikan kepada masyarakat sebagai kepentingan serta disiapkan 

untuk rakyat dalam keadaan darurat. Kebijakan ini mencerminkan sistem keuangan Islam 

yang transparan, efisien, dan berorientasi pada kesejahteraan sosial. 

 Pada masa pemerintahan Khalifah Umar bin Khattab, pengelolaan kebijakan fiskal 

menjadi salah satu tonggak utama dalam tata kelola pemerintahan Islam yang modern dan 

sistematis. Umar bin Khattab memulai langkah strategis dengan mengklasifikasikan 

berbagai sumber pendapatan negara agar proses administrasi dan distribusinya lebih teratur 

dan efisien. Sumber-sumber pendapatan negara pada masa itu terdiri dari zakat, infak, wakaf, 

dan sedekah sebagai bentuk kontribusi masyarakat, baik yang bersifat wajib maupun 

sukarela. Di samping itu, terdapat pula sumber pendapatan dari ghanimah (hasil rampasan 

perang), fa’i (harta yang diperoleh tanpa peperangan), kharaj (pajak tanah bagi non-Muslim 

yang mengolah tanah Islam), jizyah (pajak perlindungan bagi non-Muslim), ushur (bea cukai 

atas perdagangan lintas wilayah), dan khums (seperlima dari harta rikaz atau barang 

tambang). Setiap jenis pendapatan tersebut memiliki mekanisme pengelolaan dan alokasi 

tersendiri, disesuaikan dengan tujuan penggunaannya. Misalnya, zakat didistribusikan 

kepada delapan golongan yang berhak (asnaf), sementara kharaj dan jizyah digunakan untuk 

membiayai administrasi pemerintahan, pertahanan, serta kesejahteraan masyarakat. Dengan 

sistem yang terorganisasi ini, Khalifah Umar bin Khattab berhasil membangun fondasi fiskal 

negara Islam yang adil, transparan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat (Muhammad 

Aris, et. al. 2024). 

 Pada masa Khalifah Umar bin Khattab, terjadi banyak penaklukan (futuhat) terhadap 

berbagai wilayah, seperti Kisra (Persia) dan Romawi Timur, yang menyebabkan harta 

kekayaan kaum Muslimin meningkat pesat. Melihat kondisi tersebut, Umar berinisiatif 

untuk mendirikan tempat khusus penyimpanan harta negara, membentuk lembaga-lembaga 

administrasi (diwan), mengangkat para penulis dan pegawai, menetapkan gaji bagi aparatur 

pemerintahan, serta membentuk pasukan militer tetap guna memperkuat struktur 

pemerintahan dan mempertahankan wilayah Islam yang terus berkembang (Moh. Ahyar 

Maarif & Vita Firdausiyah, 2019).  

 Selama masa kepemimpinannya, Umar bin Khattab mengelola Baitul Mal dengan 

penuh kehati-hatian dan integritas tinggi. Beliau hanya menerima pemasukan yang halal dan 

sesuai dengan ketentuan syariat Islam, kemudian mendistribusikannya secara adil kepada 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

46  

pihak-pihak yang berhak menerimanya. Dalam salah satu pidatonya, Umar menegaskan 

prinsip kesederhanaannya dengan berkata: “Tidak dihalalkan bagiku dari harta milik Allah 

ini, kecuali dua potong pakaian untuk musim panas dan satu potong pakaian untuk musim 

dingin, serta uang secukupnya untuk kebutuhan sehari-hari sebagaimana orang Quraisy 

pada umumnya, karena aku hanyalah seorang biasa seperti kebanyakan kaum Muslimin.”  

(Busthanul Arifin, et. al., 2001). Pernyataan ini mencerminkan keteladanan Umar sebagai 

pemimpin yang jujur, sederhana, dan tidak memanfaatkan jabatan untuk kepentingan 

pribadi. 

 

Baitul Mal Pada Zaman Utsman Bin Affan 

 Kondisi pengelolaan Baitul Mal pada masa Khalifah Utsman bin Affan secara umum 

masih mengikuti sistem yang telah diterapkan oleh Umar bin Khattab, namun terdapat 

beberapa perbedaan dalam pelaksanaannya. Karena pengaruh besar dari keluarganya, 

Utsman cenderung kurang tegas dalam mengawasi tindakan para bawahannya, yang 

terkadang menggunakan harta Baitul Mal tidak sesuai dengan ketentuan yang berlaku. 

Meskipun demikian, beliau tetap mempertahankan struktur administrasi yang dibangun 

Umar, hanya saja melakukan pergantian sejumlah pejabat dengan orang-orang dari 

keluarganya sendiri. Selain itu, Utsman juga memberikan bagian khumus (seperlima harta) 

dari Baitul Mal kepada keluarganya, yang menurut pandangannya merupakan bentuk 

silaturahmi sebagaimana yang diperintahkan oleh Allah SWT. Kebijakan ini menjadi salah 

satu ciri khas kepemimpinan Utsman yang memadukan antara nilai kekeluargaan dan 

tanggung jawab sosial, meskipun kemudian menimbulkan beragam pandangan di kalangan 

masyarakat (Busthanul Arifin, et. al., 2001). 

 Kebijakan ekonomi Khalifah Utsman bin Affan dalam mengelola Baitul Mal pada 

dasarnya melanjutkan pola yang telah diletakkan oleh Khalifah Umar bin Khattab, dengan 

fokus utama pada pemerataan dan prioritas dalam pendistribusian harta negara. Namun, 

Utsman melakukan beberapa pembaruan penting. Ia menaikkan tunjangan pensiun sebesar 

100 dirham serta menambahkan pemberian pakaian bagi para penerima bantuan. Dalam 

bidang pengelolaan sumber daya alam dan pembangunan infrastruktur, Utsman 

memprakarsai pembuatan saluran air, pelebaran jalan, serta pembentukan lembaga 

kepolisian tetap untuk menjaga keamanan, terutama di jalur-jalur perdagangan utama. Ia 

juga membangun armada laut guna memperkuat pertahanan maritim dan memperluas 

wilayah kekuasaan Islam. Untuk memenuhi kebutuhan anggaran yang meningkat akibat 

pengembangan pertahanan, pembangunan, dan kesejahteraan sosial, Khalifah Utsman 

melakukan langkah strategis berupa reorganisasi birokrasi pemerintahan dan pergantian 

sejumlah gubernur. Kebijakan tersebut terbukti efektif, misalnya setelah menggantikan Amr 

bin Ash dengan Abdullah bin Saad, pemasukan kharaj dan jizyah dari Mesir melonjak dua 

kali lipat  dari 2 juta menjadi 4 juta dinar. Selain itu, Utsman juga menerapkan sistem 

pembagian lahan negara kepada individu dengan tujuan reklamasi. Langkah ini tidak hanya 

mendorong produktivitas ekonomi masyarakat tetapi juga berhasil meningkatkan 

pendapatan negara hingga mencapai 50 juta dirham, naik sekitar 41 juta dirham 

dibandingkan masa sebelumnya (Muhammad Saleh, 2025). 

 Di sisi lain, pada periode kedua pemerintahan Khalifah Utsman bin Affan, beberapa 

kebijakan yang diterapkannya dinilai lebih menguntungkan keluarganya sendiri, sehingga 

menimbulkan kekecewaan di kalangan kaum Muslimin. Kondisi ini kemudian memicu 

ketegangan politik dan gejolak sosial di tengah masyarakat. Akibat dari ketidakpuasan 

tersebut, masa pemerintahan Utsman banyak diwarnai dengan konflik dan kekacauan politik, 

yang pada akhirnya berujung pada terbunuhnya beliau sebagai khalifah (Irri Fahrani, et. al., 

2023). 

 Memasuki enam tahun terakhir masa pemerintahannya, yaitu periode kedua 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

47  

kekhalifahan Utsman bin Affan, kondisi ekonomi tidak mengalami perubahan yang berarti. 

Sejumlah kebijakan yang dikeluarkan oleh Khalifah Utsman justru dinilai lebih banyak 

menguntungkan keluarga dan kerabatnya, sehingga menimbulkan kesan nepotisme dan 

menumbuhkan kekecewaan mendalam di kalangan kaum Muslimin. Akibat dari 

ketidakpuasan tersebut, situasi politik menjadi tidak stabil dan akhirnya berkembang 

menjadi kekacauan besar yang berujung pada terbunuhnya Khalifah Utsman bin Affan. 

Setelah peristiwa tragis itu, Ali bin Abi Thalib diangkat sebagai khalifah keempat dalam 

sejarah pemerintahan Islam (Irri Fahrani, et. al., 2023). 

 

Baitul Mal Pada Zaman Ali Bin Abi Thalib 

 Pada era Khalifah Ali bin Abi Thalib, Baitul Mal kembali difungsikan sebagaimana 

tujuan awalnya, yaitu sebagai tempat simpanan harta umat Islam sekaligus pusat pengelolaan 

serta penyaluran dana untuk kepentingan masyarakat. Seluruh pemasukan negara 

dimanfaatkan sepenuhnya demi kemaslahatan umat, tanpa adanya praktik penimbunan 

kekayaan. Meskipun memperoleh gaji dari Baitul Mal, Khalifah Ali tetap menjalani 

kehidupan yang sangat sederhana; sebagaimana diriwayatkan oleh Ibnu Katsir, pakaiannya 

hanya menutupi hingga separuh kaki dan sering kali ditambal, mencerminkan keteladanan, 

kejujuran, dan ketakwaannya dalam mengemban amanah kepemimpinan. 

 Pada era Khalifah Ali bin Abi Thalib, kebijakan kuota pengeluaran negara secara 

umum masih mengikuti pola yang diterapkan pada masa Khalifah Umar bin Khattab. 

Namun, pengeluaran untuk angkatan laut yang sebelumnya meningkat pada masa Khalifah 

Utsman hampir seluruhnya dihapuskan. Sebagai gantinya, Ali memperkuat sistem keamanan 

dalam negeri dengan membentuk kepolisian resmi yang disebut Syurtah, dan pemimpinnya 

diberi gelar Syahibus Syurtah. Dalam hal fungsi, Baitul Mal tetap menjalankan perannya 

sebagai lembaga pengelola keuangan negara untuk kesejahteraan umat. Selain itu, pada masa 

pemerintahan Ali, sistem administrasi Baitul Mal, baik di tingkat pusat maupun daerah, 

berjalan semakin tertib dan efisien. Hubungan dan kerja sama antara pemerintah pusat dan 

wilayah-wilayah daerah juga semakin solid, sehingga pendapatan Baitul Mal mengalami 

surplus. Kelebihan harta tersebut kemudian didistribusikan secara proporsional kepada para 

penerima haknya, sebagaimana pernah dilakukan pada masa Rasulullah SAW (Adiwarman 

Azhar Karim, 2004). 

 Zaman Khalifah Ali bin Abi Thalib, beliau menerapkan ide kuota kekayaan negara 

merata secara adil sesuai dengan kapasitas dan kebutuhan masyarakat. Untuk pertama 

kalinya, sistem distribusi mingguan diterapkan, dengan hari Kamis ditetapkan sebagai hari 

pembagian atau pembayaran. Selain itu, Khalifah Ali juga membentuk kepolisian resmi yang 

disebut Syurtah, dengan pemimpinnya bergelar Shahib al-Sulthah, guna menjaga keamanan 

dan ketertiban negara. Keistimewaan pemerintahan Ali tampak dalam penataan administrasi 

umum yang rapi dan terorganisir, terutama melalui surat terkenalnya kepada Malik al-Asytar 

bin Harits. Dalam surat panjang tersebut, Ali menjelaskan secara mendetail tugas, 

kewajiban, dan tanggung jawab para penguasa dalam menegakkan keadilan, menjalankan 

pengawasan terhadap pejabat tinggi dan staf, serta menjaga integritas sistem pemerintahan. 

Surat itu juga membahas tentang peran dan karakter para jaksa, hakim, serta aparatur hukum, 

disertai dengan aturan mengenai pendapatan pegawai administrasi, pengelolaan 

perbendaharaan, dan hubungan antara pemerintah dengan masyarakat sipil, lembaga 

peradilan, serta angkatan perang. Pemikiran administratif Ali tersebut menunjukkan 

tingginya visi kepemimpinan beliau dalam membangun sistem pemerintahan Islam yang 

berkeadilan dan transparan (Ajeung Syilva Syara Noor Silmi Soedrajat, et. al., 2022). 

 Sejarah mencatat bahwa Khalifah Ali bin Abi Thalib, yang telah memeluk Islam sejak 

usia delapan tahun, dikenal sebagai pemimpin yang sangat wara’ (berhati-hati dalam hal 

harta dan keadilan). Saat terjadi peperangan antara Ali bin Abi Thalib dan Mu’awiyah bin 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

48  

Abu Sufyan, sebagian orang di sekelilingnya menyarankan agar Ali menggunakan dana dari 

Baitul Mal untuk memberikan hadiah atau imbalan kepada para pendukungnya, dengan 

tujuan memperkuat pertahanan diri dan kaum Muslimin. Namun, mendengar saran tersebut, 

Ali menolak dengan tegas dan menunjukkan keteguhan prinsipnya terhadap keadilan dan 

kejujuran. Dengan nada marah beliau berkata, “Apakah kalian memerintahkanku untuk 

meraih kemenangan dengan kezaliman? Demi Allah, aku tidak akan melakukannya selama 

matahari masih terbit dan bintang masih menghiasi langit.” Sikap ini mencerminkan 

integritas dan keteguhan moral Khalifah Ali dalam menjaga kemurnian amanah serta 

keadilan dalam kepemimpinannya(Busthanul Arifin, et. al., 2001). 

  

Baitul Mal Pada Zaman Dinasti Umayyah Dan Abbasyiah 

Dinasti Umayyah 

 Dinasti Umayyah di Andalusia yang berkuasa antara 756 hingga 1031 M merupakan 

salah satu periode paling gemilang dalam sejarah Islam di Eropa Barat. Dinasti ini berhasil 

mencapai kemajuan luar biasa di bidang ilmu pengetahuan, arsitektur, ekonomi, dan 

kebudayaan, serta menjadi sumber inspirasi utama bagi peradaban Eropa untuk keluar dari 

masa kegelapan (Dark Ages). Puncak kejayaan Andalusia terjadi pada masa pemerintahan 

Abdurrahman I, Abdurrahman III, Hakam II, dan Al-Hajib al-Mansur (Muhammad II). 

Selama lebih dari 275 tahun, Dinasti Umayyah di Andalusia dipimpin oleh 16 khalifah, 

dimulai dengan Abdurrahman ad-Dakhil (Abdurrahman I) yang memerintah pada 756–788 

M, diikuti oleh Hisyam I (788–796 M), Al-Hakam I (796–822 M), Abdurrahman II (822–

852 M), Muhammad I (852–886 M), Munzir bin Muhammad (886–888 M), Abdullah bin 

Muhammad (888–912 M), Abdurrahman III (912–961 M), Al-Hakam II (961–976 M), 

Hisyam II (976–1009 M), Muhammad II (1009–1010 M), Sulaiman (1013–1016 M), 

Abdurrahman IV (1016–1018 M), Abdurrahman V (1018–1023 M), Muhammad III (1023–

1025 M), dan Hisyam III (1027–1031 M) (Harvis Aravik, et. al., 2020). Menurut 

(Napitupulu, 2017), masa kekuasaan panjang ini menunjukkan kemampuan luar biasa 

Dinasti Umayyah di Andalusia dalam menyatukan kekuatan politik dan mengembangkan 

pusat peradaban Islam di Eropa, yang kemudian memberikan pengaruh mendalam terhadap 

renaisans dan kemajuan intelektual dunia Barat. 

 Zaman Dinasti Umayyah, struktur pemerintahan berkembang pesat melalui 

pembentukan lembaga-lembaga administratif oleh para khalifah, seperti Hajib, Wazir, dan 

Shahib. Jabatan Hajib memiliki posisi strategis sebagai pejabat kepercayaan tertinggi yang 

langsung berhubungan dengan khalifah dan menjadi penghubung antara pemimpin dengan 

dewan wazir, yang kemudian berperan mirip dengan perdana menteri. Para Wazir bertindak 

sebagai tulang punggung administrasi pemerintahan dengan tanggung jawab di berbagai 

bidang, seperti pengelolaan keuangan negara, urusan pelabuhan, dan transportasi laut. 

Sementara itu, para Shahib bertugas membantu gubernur dalam menjalankan pemerintahan 

daerah, mencakup posisi seperti Shahib al-Syurthah yang mengatur keamanan dan 

ketertiban, Shahib al-Mazhalim yang mengurus pengaduan rakyat terhadap ketidakadilan, 

serta Shahib al-Muhtasib yang mengawasi etika sosial dan aktivitas perdagangan. Sistem 

birokrasi yang tersusun rapi ini mencerminkan kemajuan administrasi Dinasti Umayyah 

dalam mewujudkan stabilitas pemerintahan, keadilan sosial, dan kemakmuran ekonomi. 

(Pulungan, 2018), Mereka bekerja secara profesional, menghindari korupsi, kolusi, dan 

nepotisme, dan menjaga keuangan negara dengan baik karena mereka independen dan tidak 

dapat diganggu oleh pihak mana pun. 

 Pada masa pemerintahan Hisyam bin Abdul Malik, para gubernur diberi kewenangan 

penuh dalam urusan administrasi, politik, serta militer di wilayahnya masing-masing. Meski 

demikian, pengelolaan pendapatan daerah tetap berada di bawah pengawasan pejabat khusus 

yang langsung bertanggung jawab kepada khalifah. Pada masa-masa sebelumnya, Baitul 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

49  

Mal berfungsi sebagai lembaga dana sosial yang dimanfaatkan untuk kesejahteraan 

masyarakat. Namun, ketika kekuasaan beralih kepada Mu’awiyah, fungsi tersebut bergeser 

Baitul Mal berubah menjadi aset yang dianggap sebagai milik keluarga penguasa. Rakyat 

diwajibkan membayar pajak tanpa memiliki hak untuk memanfaatkannya, dan sebagian 

besar kekayaan negara justru menjadi harta pribadi para pemimpin (Imama Zuhroh, 2023). 

Ketika Umar bin Abdul Aziz naik menjadi khalifah, ia mengembalikan prinsip keadilan 

dengan mengumumkan bahwa seluruh harta Bani Umayyah yang diperoleh secara tidak sah 

(madzalim) akan dikembalikan ke Baitul Mal. Ia juga membatalkan seluruh pemberian yang 

bersifat nepotistik kepada keluarganya dan memastikan semua rakyat memiliki hak yang 

setara atas harta negara. (M. Dliyaul Muflihin, 2020). Selain itu, istrinya diminta oleh 

khalifah Umar untuk mengembalikan semua perhiasan dan hadiah berharga yang diberikan 

oleh ayah dan saudara-saudaranya ke baitul mal. Dia melakukannya tanpa marah. 

 

Dinasti Abbasiyah 

 Dinasti Abbasiyah, yang memerintah dari tahun 750 hingga 1258 M, menjadi salah 

satu era paling berpengaruh dalam sejarah dunia Islam. Munculnya dinasti ini dipicu oleh 

ketidakpuasan masyarakat terhadap pemerintahan Dinasti Umayyah, yang dianggap telah 

menyimpang dari ajaran Islam dan menegakkan kebijakan yang mengistimewakan kaum 

Arab dibandingkan non-Arab. Dorongan utama berdirinya Dinasti Abbasiyah berasal dari 

keluarga Bani Abbas, yang merasa memiliki legitimasi untuk memimpin umat Islam karena 

merupakan keturunan langsung dari Abbas bin Abdul Muthalib, paman Nabi Muhammad 

SAW. Melalui strategi politik yang matang dan dukungan luas dari berbagai kelompok, 

terutama kaum mawali (Muslim non-Arab), gerakan Abbasiyah berhasil memperkuat 

kekuatan oposisi. Puncak keberhasilan gerakan tersebut terjadi pada tahun 750 M dalam 

Pertempuran Zab, yang menjadi titik balik berakhirnya kekuasaan Umayyah dan berdirinya 

Dinasti Abbasiyah sebagai penguasa baru dunia Islam (Fathiha, 2021), yang menandai 

jatuhnya Dinasti Umayyah dan lahirnya era baru kekhalifahan Islam di bawah pemerintahan 

Dinasti Abbasiyah, yang kemudian dikenal sebagai masa keemasan dalam sejarah Islam. 

 (Arifah Zaitun, 2024), Latar belakang berdirinya Dinasti Abbasiyah tidak semata-

mata disebabkan oleh ketidakpuasan terhadap kekuasaan Dinasti Umayyah, tetapi juga oleh 

tekad kuat untuk mengembalikan pemerintahan Islam kepada nilai-nilai fundamentalnya, 

yaitu keadilan, kesetaraan sosial, dan semangat egaliter sebagaimana diajarkan oleh Nabi 

Muhammad SAW. Pemerintahan Umayyah yang berpusat di Damaskus dianggap telah 

menyimpang dari prinsip-prinsip tersebut, karena menonjolkan kebijakan diskriminatif 

terhadap non-Arab dan menyingkirkan umat Islam di luar pusat kekuasaan. Kesuksesan 

gerakan Abbasiyah juga tidak terlepas dari kecakapan politik mereka dalam memanfaatkan 

gelombang ketidakpuasan publik terhadap rezim Umayyah, sekaligus membangun jaringan 

aliansi luas dengan berbagai kelompok, termasuk bangsa Persia, yang kemudian berperan 

penting dalam birokrasi dan administrasi pemerintahan Abbasiyah. Selain itu, keberhasilan 

mereka dalam mengombinasikan strategi militer yang terencana dengan diplomasi yang 

cermat menjadi faktor kunci dalam menggulingkan Dinasti Umayyah dan melahirkan era 

baru pemerintahan Islam yang lebih terbuka, inklusif, dan terstruktur. 

 Era Khalifah Harun Al-Rasyid (170–193 H), perekonomian Daulah Abbasiyah 

mencapai masa keemasan dengan tingkat kemakmuran dan stabilitas ekonomi yang luar 

biasa. Harun Al-Rasyid berhasil memperluas dan memperkuat struktur keuangan negara 

melalui diversifikasi sumber pendapatan serta pengelolaan keuangan yang sistematis di 

bawah lembaga Baitul Mal. Untuk memastikan efisiensi administrasi, ia menunjuk seorang 

wazir sebagai pengawas utama atas beberapa diwan penting, seperti Diwan al-Khazanah 

yang mengelola kas negara, Diwan al-Azra’ yang mengurusi hasil kekayaan alam dan 

pertanian, serta Diwan Khazain al-Silah yang bertanggung jawab atas perlengkapan dan 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

50  

logistik militer. Sumber pendapatan negara pada masa itu mencakup kharaj (pajak tanah), 

jizyah (pajak bagi non-Muslim), zakat, fai, ghanimah, usyr, serta dana sosial seperti wakaf, 

sedekah, dan harta warisan tanpa ahli waris. Seluruh pendapatan tersebut dikelola secara 

terpusat melalui Baitul Mal dan disalurkan sesuai kebutuhan negara. Uniknya, di masa Harun 

Al-Rasyid, sebagian besar anggaran tidak hanya difokuskan pada sektor pertahanan dan 

pembayaran gaji aparatur, tetapi juga dialokasikan untuk mendukung kemajuan ilmu 

pengetahuan, riset ilmiah, penerjemahan karya-karya klasik Yunani, serta untuk 

kesejahteraan sosial seperti pemberian makanan dan pakaian bagi para tahanan di berbagai 

musim (Muhammad Nurul Huda, 2021). 

 Secara historiografis, perkembangan Baitul Mal dari masa Rasulullah hingga 

Abbasiyah menunjukkan bahwa lembaga ini berevolusi dari sistem sederhana berbasis 

kepercayaan dan keadilan menuju institusi negara yang terstruktur dan terlembaga. 

Transformasi tersebut mencerminkan adaptasi ajaran Islam terhadap perubahan sosial, 

politik, dan ekonomi tanpa kehilangan esensi nilai moral dan spiritualnya. Baitul Mal bukan 

hanya lembaga fiskal, tetapi juga manifestasi dari cita-cita Islam tentang kesejahteraan dan 

keadilan sosial bagi seluruh umat. 

 

Fungsi Lembaga Baitul Mal Dalam Sejarah Islam 

 Dalam sejarah peradaban Islam, keberadaan lembaga keuangan publik memiliki peran 

yang sangat penting dalam mewujudkan kesejahteraan sosial dan keadilan ekonomi. Salah 

satu lembaga tertua yang menjadi tonggak utama dalam pengelolaan keuangan negara Islam 

adalah Baitul Mal. Ini menunjukkan bahwa Islam sudah mengatur semua dalam segala aspek 

demi kemaslahatan umat. 

 Fungsi dan keberadaan Baitul Mal telah banyak dijelaskan, baik pada masa Rasulullah 

SAW maupun pada masa kekhalifahan sesudah beliau. Namun, pelembagaan Baitul Mal 

secara formal dan sistematis baru terlaksana pada masa pemerintahan Umar bin Khattab, 

ketika kebijakan pendistribusian dana mulai mengalami perubahan signifikan. Pada masa 

itu, Baitul Mal dijadikan lembaga resmi yang berpusat di Madinah dan memiliki cabang di 

berbagai provinsi wilayah kekuasaan Islam(Ahmad Munir Hamid, 2018). Pada masa 

Rasulullah, Baitul Mal berfungsi secara sederhana sebagai tempat pengelolaan harta umat 

tanpa struktur kelembagaan yang kompleks. Namun, pada masa Umar bin Khattab, lembaga 

ini berkembang menjadi institusi keuangan negara yang terorganisir untuk mengatur 

pendapatan dan pengeluaran umat Islam. Perubahan tersebut menandai lahirnya sistem 

administrasi fiskal Islam yang lebih teratur dan terdesentralisasi melalui cabang-cabang di 

berbagai wilayah. 

 Pada masa Rasulullah SAW hingga kepemimpinan Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq, 

proses pengumpulan dan pendistribusian zakat serta pemasukan negara lainnya dilakukan 

secara langsung tanpa jeda waktu. Begitu harta diterima, dana tersebut segera disalurkan 

kepada yang berhak, sehingga tidak ada sisa kekayaan yang tersimpan di tangan amil atau 

petugas keuangan. Namun, saat memasuki masa pemerintahan Khalifah Umar bin Khattab, 

jumlah pemasukan negara meningkat secara signifikan seiring meluasnya wilayah 

kekuasaan Islam. Melihat kondisi tersebut, Umar menetapkan kebijakan baru dengan 

menyimpan sebagian harta sebagai cadangan untuk kebutuhan mendesak dan pembiayaan 

masa depan. Kebijakan inilah yang kemudian menandai lahirnya Baitul Mal sebagai 

lembaga resmi yang mengatur, mengelola, dan mengawasi keuangan negara secara 

terstruktur dalam sistem pemerintahan Islam. 

 Sebagaimana dijelaskan pada bagian-bagian sebelumnya, Baitul Mal berperan sebagai 

lembaga keuangan negara yang bertugas mengelola seluruh penerimaan dan pengeluaran 

pemerintahan Islam. Dana yang dikelola berasal dari berbagai sumber seperti zakat, kharaj, 

jizyah, khums, dan fay’. Seluruh pemasukan tersebut dimanfaatkan untuk mendukung 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

51  

program pembangunan ekonomi, sosial, pertahanan, keamanan, serta diplomasi luar negeri 

dalam rangka menyebarkan nilai-nilai Islam dan memenuhi kebutuhan negara secara 

menyeluruh. 

 (Yusuf Qardhawi, 1988) menjelaskan, Pada mulanya, keberadaan Baitul Mal muncul 

sebagai bentuk profesionalisasi dalam pengelolaan zakat dan keuangan umat. Namun, lebih 

dari sekadar lembaga administratif, Baitul Mal juga mencerminkan cakupan Islam yang 

menyatukan aspek agama dan pemerintahan, di mana Al-Qur’an menjadi pedoman dan 

kekuasaan dijalankan untuk kemaslahatan umat. Dengan demikian, Baitul Mal berfungsi 

sebagai salah satu instrumen penting dalam menjalankan tugas-tugas pemerintahan dan 

otoritas negara Islam. Dengan demikian, ketika negara perlu mengatur berbagai sumber 

penerimaan, baik yang telah ditetapkan oleh syariah maupun yang muncul sesuai dengan 

kebutuhan dan situasi zaman, dibutuhkan lembaga khusus yang bertugas untuk 

menghimpun, mengelola, dan menyalurkan dana tersebut bagi kepentingan negara. 

Penggunaan dana ini tidak hanya mengikuti ketentuan syariah, tetapi juga diarahkan untuk 

mendukung prioritas pembangunan nasional sesuai kebutuhan masyarakat pada masa itu. 

Eksistensi Baitul Mal juga menggambarkan hubungan erat antara agama dan 

pemerintahan dalam Islam. Islam tidak hanya dipandang sebagai ajaran spiritual, tetapi juga 

sebagai sistem sosial dan politik yang mengatur seluruh aspek kehidupan, termasuk tata 

kelola keuangan negara. Keberadaan Baitul Mal menjadi manifestasi nyata bahwa Islam 

memadukan nilai-nilai ilahiah dengan tata kelola pemerintahan yang rasional dan terstruktur. 

Dengan landasan ini, Baitul Mal berfungsi sebagai instrumen kekuasaan negara dalam 

mewujudkan prinsip keadilan sosial dan pemerataan ekonomi. 

Selain itu, pembentukan Baitul Mal mencerminkan semangat profesionalisme dan 

akuntabilitas dalam pengelolaan dana publik. Negara Islam saat itu memahami bahwa setiap 

bentuk penerimaan, baik yang diatur secara syariah maupun yang muncul karena kebutuhan 

situasional, memerlukan lembaga pengelola yang amanah dan efisien. Oleh karena itu, 

fungsi Baitul Mal tidak hanya administratif, tetapi juga ideologis yakni menjaga agar 

keuangan negara dikelola sesuai nilai-nilai syariah dan untuk kepentingan umat secara 

keseluruhan. 

Baitul Mal menjadi simbol integrasi antara nilai spiritual dan tata kelola pemerintahan 

modern pada masa itu. Ia menunjukkan bahwa pengelolaan keuangan publik dalam Islam 

tidak dapat dipisahkan dari prinsip keadilan, kesejahteraan, dan tanggung jawab sosial. 

Konsep ini kemudian menjadi cikal bakal bagi sistem keuangan publik Islam kontemporer 

yang menekankan transparansi, distribusi kekayaan yang merata, serta tanggung jawab 

moral dalam setiap aspek kebijakan fiskal. 

Dalam konteks historiografi Islam, pembentukan dan perkembangan Baitul Mal 

menjadi salah satu bab penting dalam sejarah administrasi dan pemerintahan Islam. 

Historiografi sebagai cara menulis dan memahami sejarah tidak hanya melihat Baitul Mal 

sebagai institusi ekonomi, tetapi juga sebagai cerminan evolusi politik dan sosial umat Islam 

dalam membangun sistem negara yang berlandaskan nilai-nilai keadilan dan kesejahteraan. 

Melalui pendekatan historiografis, kita dapat menelusuri bagaimana lembaga ini muncul dari 

praktik sederhana pada masa Rasulullah SAW hingga menjadi struktur keuangan negara 

yang kompleks di masa dinasti abbasiyah. 

 

Kesimpulan 

 Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa Baitul Mal memiliki peran 

yang sangat strategis dalam sistem pemerintahan Islam sebagai lembaga pengelola keuangan 

publik. Sejak masa Rasulullah صلى الله عليه وسلم, lembaga ini telah menjadi sarana penting dalam 

mewujudkan kesejahteraan umat melalui pengumpulan dan pendistribusian dana dari berbagai 

sumber seperti zakat, kharaj, dan jizyah. Pada masa Khulafaur Rasyidin, terutama di era Umar 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

52  

bin Khattab, sistem administrasi Baitul Mal berkembang lebih teratur dan berorientasi pada 

keadilan sosial. Baitul Mal bukan hanya simbol kemandirian ekonomi umat Islam, tetapi juga 

manifestasi dari prinsip pemerataan dan tanggung jawab sosial negara. Dalam konteks 

modern, nilai-nilai dan mekanisme yang diadopsi oleh Baitul Mal tetap relevan untuk 

dikembangkan dalam lembaga keuangan syariah dan sistem ekonomi Islam kontemporer. 

 

Daftar Pustaka 

Abdurahman, Dudung. (2011). Metodologi Penelitian Sejarah Islam. Yogyakarta: Ombak. 

Al-Mawardi. (2018). Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Arifin, Busthanul, et al. (2001). Sistem Keuangan dan Fiskal pada Masa Khulafaur 

Rasyidin. Yogyakarta: UII Press. 

Aris, M. et. al., (2024). Perekonomian pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab: Kebijakan 

Ekonomi dalam Mengelola Baitul Mal. At-Tajdid: Journal of Islamic Studies, 4(2), 

67-75. http://dx.doi.org/10.24014/at-tajdid.v4i2.27422 

Aziz, M. A. (2020). Peranan Baitul Mal dalam Pemerintahan Islam Klasik: Kajian Sosio-

Ekonomi. Jurnal Tamaddun Islam Nusantara, 6(1), 15–28. 

https://doi.org/10.24042/tin.v6i1.891 

Bendadeh, S., & Haikal, M. (2023). Pengelolaan harta Baitul mal dan kemaslahatan umat: 

kajian masa pemerintahan Khulafaur rasyidin. SYARIAH: Journal of Islamic Law, 

5(2), 69-91. https://doi.org/10.55721/kw3nq274 

Fahrani, I., et. al. (2023). Analisis Pemikiran Ekonomi Masa Utsman Bin Affan Dan 

Relevansinya Di Zaman Sekarang. Al-Istimrar: Jurnal Ekonomi Syariah, 2(1), 59-68. 

https://doi.org/10.59342/istimrar.v2i1.247 

Fathiha, N. (2021). Peradaban Islam Masa Dinasti Abbasiyah (Periode Kemunduran). 

ISTORIA: Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Sejarah, 17(1). 

https://doi.org/10.21831/istoria.v17i1.38076 

Gottschalk, Louis. (1985). Mengerti Sejarah. Jakarta: UI Press. 

Hamid, A. M. (2018). Peran Baitul Mal Dalam Kebijakan Keuangan Publik. ADILLA: Jurnal 

Ilmiah Ekonomi Syari'ah, 1(1), 96-116. https://doi.org/10.52166/adilla.v1i1.735 

Hassan, M. K. (2021). Islamic Fiscal Policy and the Role of Baitul Mal in Economic Justice. 

Journal of Islamic Economics, Banking and Finance, 17(2), 45–60. 

https://doi.org/10.12816/jiebf.v17i2.004 

Havis, A. & Tohir, A. (2020). Perekonomian Pada Masa Dinasti Umayyah Di Andalusia; 

Sejarah Dan Pemikiran. Jurnal Adl Islamic Economic, 1(1). 

https://doi.org/10.56644/adl.v1i1.8 

Harahap, T. M. (2020, Desember 30). Baitul Maal: Kajian historis dan aplikatif di masa 

modern. Jurnal Islamic Circle, 1(2) 

Hitti, Philip K. (2006). History of the Arabs: From the Earliest Times to the Present. London: 

Palgrave Macmillan. 

Huda, M. N. (2021). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam Pada Masa Daulah Bani Umayyah 

dan Bani Abbasiyah. Estoria: Journal of Social Science and Humanities, 1(2), 135-

148. https://journal.unindra.ac.id/index.php/estoria/article/viewFile/466/416 

Ibn Khaldun. (2015). Muqaddimah Ibn Khaldun. Kairo: Dar al-Ma’arif. 

Ismail, S., & Ahmad, M. (2020). Historical Development of Baitul Mal Institution in the 

http://dx.doi.org/10.24014/at-tajdid.v4i2.27422
https://doi.org/10.24042/tin.v6i1.891
https://doi.org/10.55721/kw3nq274
https://doi.org/10.59342/istimrar.v2i1.247
https://doi.org/10.21831/istoria.v17i1.38076
https://doi.org/10.52166/adilla.v1i1.735
https://doi.org/10.12816/jiebf.v17i2.004
https://doi.org/10.56644/adl.v1i1.8
https://journal.unindra.ac.id/index.php/estoria/article/viewFile/466/416


JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

53  

Classical Islamic Period. International Journal of Islamic Studies and History, 8(1), 

23–39. https://doi.org/10.52321/ijish.v8i1.056 

Karim, Adiwarman Azhar. (2004). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Jakarta: Raja 

Grafindo Persada. 

Kharidatul, M. (2015). Analisis sejarah pemikiran ekonomi Islam masa klasik. Iqtishadia, 

18(2), 189-209. 

Lapidus, Ira M. (2014). A History of Islamic Societies (3rd ed.). Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Maarif, M. A., & Firdausiyah, V. (2019). Baitul Mal pada Masa Rasulullah Saw dan 

Khulafaur Al-Rashidin. Asy-Syari’ah: Jurnal Hukum Islam, 5(2), 137-150. 

https://doi.org/10.55210/assyariah.v5i2.118 

Marimin, A. (2014). Baitul Maal Sebagai Lembaga Keuangan Islam Dalam Memperlancar 

Aktivitas Perekonomian. Jurnal Akuntansi Dan Pajak, 14(02). 39-42. 

https://jurnal.stie-aas.ac.id/index.php/jap/article/view/139/109 

Mubarok, F. K. (2021). Analisis Kebijakan Fiskal dalam Perspektif Ekonomi Islam; Sebuah 

Kajian Historis Pada Masa Umar bin Khattab. Iqtisad Reconstruction of Justice and 

Welfare for Indonesia, 8(1), 81–98. https://doi.org/10.31942/iq.v8i1.3521 

Muflihin, M. D. (2020). Perekonomian di masa dinasti umayyah: Sebuah kajian moneter dan 

fiskal. Indonesian Interdisciplinary Journal of Sharia Economics (IIJSE), 3(1), 58-69. 

file:///C:/Users/ASUS/Downloads/462-Article%20Text-3306-1-10-20200729-1.pdf 

Napitupulu, D. S. (2019). Romantika Sejarah Kejayaan Islam di Spanyol. Mukadimah: 

Jurnal Pendidikan, Sejarah, dan Ilmu-Ilmu Sosial, 3(1), 7-18. 

https://doi.org/10.30743/mkd.v3i1.886 

Pulungan. J. Suyuthi. (2018) Sejarah Peradaban Islam, Jakarta: Amzah  

Qardhawi, Yusuf. (1988). Fiqh al-Zakat. Beirut: Muassasah al-Risalah. 

Rahman, F. A. (2022). Fiscal Role of Baitul Mal in Early Islamic Governance: Lessons for 

Contemporary Economic System. Islamic Economic Review, 5(3), 110–127. 

https://doi.org/10.35609/ier.2022.5.3.110 

Saleh, M. (2025). BAITUL MAL (Sejarah Perkembangan dan Konteknya ke-Indonesiaan). 

TAZKIRAH, 2(2), 100-124. https://doi.org/10.53888/tazkirah.v2i2.754 

Soedrajat, A. et. al.,  (2022). KONTRIBUSI PEMIKIRAN EKONOMI MASA KHALIFAH 

UTSMAN BIN AFFAN DAN ALI BIN ABI THALIB. Jurnal Riset Ekonomi Syariah 

dan Hukum Al-Falah, 1(1), 8-15. 

https://ejurnal.staialfalah.ac.id/index.php/Riesyha/article/view/14 

Suyanto, H. (2023). Relevansi Konsep Baitul Mal terhadap Sistem Ekonomi Islam Modern. 

Jurnal Ekonomi dan Peradaban Islam, 11(2), 221–236. 

https://doi.org/10.20473/jepi.v11i2.2023 

Zaitun, A. (2024). Pengaruh Dinasti Abbasiyah Terhadap Kemajuan Peradaban Islam. Asas 

Wa Tandhim: Jurnal Hukum, Pendidikan Dan Sosial Keagamaan, 3(2), 113-124. 

https://doi.org/10.47200/awtjhpsa.v3i2.2362 

Zuchroh, I. (2023). Menapaki Jejak-Jejak Kemajuan Ekonomi Islam Pada Masa Dinasti 

Umayyah. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 9(1), 1329-1334. 

https://doi.org/10.29040/jiei.v9i1.7582

https://doi.org/10.52321/ijish.v8i1.056
https://doi.org/10.55210/assyariah.v5i2.118
https://jurnal.stie-aas.ac.id/index.php/jap/article/view/139/109
file:///C:/Users/ASUS/Downloads/462-Article%20Text-3306-1-10-20200729-1.pdf
https://doi.org/10.30743/mkd.v3i1.886
https://doi.org/10.35609/ier.2022.5.3.110
https://doi.org/10.53888/tazkirah.v2i2.754
https://ejurnal.staialfalah.ac.id/index.php/Riesyha/article/view/14
https://doi.org/10.20473/jepi.v11i2.2023
https://doi.org/10.47200/awtjhpsa.v3i2.2362
https://doi.org/10.29040/jiei.v9i1.7582


JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025 
 

54  

 


