JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

LEMBAGA BAITUL MAL PADA ABAD KE-7-15 M:KAJIAN
HISTORIOGRAFI

Dimas Dwi Putra
UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi
dimasdwi685@gmail.com

ABSTRACT

This study explores the functions of the Baitul Mal institution in Islamic history,
focusing on its role in managing public finance and promoting social welfare. Baitul
Mal served as a state treasury responsible for collecting and distributing various
sources of Islamic state revenue such as zakat, kharaj, jizyah, and ghanimah.
Historically, it evolved from a simple treasury into a key institution for achieving
social and economic justice within Islamic governance. Using a descriptive-
historical approach, this study examines the management and evolution of Baitul
Mal from the time of Prophet Muhammad £, the Caliphs, to the classical Islamic
dynasties. The findings reveal that Baitul Mal played a crucial role in ensuring
social balance, economic equity, and continues to serve as an inspiration for modern
Islamic financial.

Keywords: Baitul Mal, Islamic Economics, Public Finance, Islamic History, Social

Justice.

ABSTRAK

Penelitian ini membahas tentang fungsi Lembaga Baitul Mal dalam sejarah Islam,
khususnya peranannya dalam pengelolaan keuangan negara dan distribusi
kesejahteraan sosial. Baitul Mal merupakan lembaga keuangan publik yang
berfungsi mengumpulkan dan menyalurkan berbagai sumber pendapatan negara
Islam seperti zakat, kharaj, jizyah, dan ghanimah. Dalam perkembangan sejarah,
Baitul Mal tidak hanya berperan sebagai tempat penyimpanan harta, tetapi juga
sebagai instrumen penting dalam mewujudkan keadilan sosial dan ekonomi umat.
Melalui kajian deskriptif-historis, penelitian ini menyoroti dinamika pengelolaan
Baitul Mal dari masa Rasulullah £, Khulafaur Rasyidin, hingga pemerintahan Islam
klasik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sistem Baitul Mal berkontribusi
signifikan dalam menciptakan keseimbangan sosial, pemerataan ekonomi, serta
menjadi inspirasi bagi pengembangan lembaga keuangan Islam modern.

Kata Kunci: Baitul Mal, Ekonomi Islam, Keuangan Publik, Sejarah Islam,
Keadilan Sosial.

Pendahuluan

Dalam sejarah Islam klasik, lembaga Baitul Mal memegang peran sentral dalam
pengelolaan keuangan negara dan kesejahteraan umat. Menurut (Al-Mawardi, 2018), Baitul
Mal bukan sekadar institusi ekonomi, melainkan juga instrumen keadilan sosial yang
mencerminkan prinsip-prinsip syariat dalam tata kelola pemerintahan Islam. Sejak masa
Khulafaur Rasyidin hingga dinasti Abbasiyah, lembaga ini menjadi simbol akuntabilitas

40



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

fiskal dan pemerataan distribusi kekayaan melalui sistem zakat, jizyah, kharaj, serta sedekah.
Prinsip pengelolaan Baitul Mal tidak hanya didasarkan pada kepentingan ekonomi, tetapi juga
spiritualitas, tanggung jawab moral, dan legitimasi politik dalam menjaga stabilitas
masyarakat Islam (Hassan, 2021). Oleh karena itu, menelusuri sejarah Baitul Mal berarti
memahami bagaimana Islam membangun sistem ekonomi yang berlandaskan etika dan
keadilan sosial.

Dalam konteks historiografi Islam, pembahasan mengenai Baitul Mal menarik
karena mencerminkan transformasi lembaga keuangan dari masa ke masa. Pada abad ke-7
hingga ke-15 M, fungsi Baitul Mal mengalami perkembangan signifikan seiring dengan
ekspansi wilayah Islam dan dinamika politik pemerintahan (Lapidus, 2014). Pada masa
Khalifah Umar bin Khattab, lembaga ini difungsikan secara formal dengan struktur
administrasi yang jelas dan sistem pencatatan yang rapi. Sementara itu, pada periode
Umayyah dan Abbasiyah, Baitul Mal berkembang menjadi sistem keuangan negara yang
kompleks, mencakup administrasi pajak, pengelolaan aset publik, hingga pendanaan
pendidikan dan militer (Khaldun, 2015). Perubahan tersebut menunjukkan adanya proses
institusionalisasi ekonomi Islam yang menyesuaikan dengan kebutuhan zaman tanpa
meninggalkan prinsip dasar syariah.

Kajian tentang Baitul Mal telah banyak dilakukan oleh para sejarawan dan ekonom
Muslim. Misalnya, penelitian oleh (Ismail & Ahmad, 2020) menyoroti aspek kelembagaan
dan fungsi sosial Baitul Mal dalam pembiayaan kesejahteraan publik, sementara Rahman
(2022) mengkaji peran fiskal lembaga ini sebagai prototipe sistem keuangan publik Islam. Di
sisi lain, Suyanto (2023) menekankan relevansi Baitul Mal dalam membangun sistem
ekonomi modern berbasis keadilan distributif. Namun, sebagian besar kajian tersebut lebih
banyak menyoroti aspek ekonomi normatif atau hukum Islam, sedangkan dimensi
historiografis khususnya pada periode klasik abad ke-7-15 M masih kurang mendapat
perhatian mendalam. Padahal, melalui pendekatan historiografi, kita dapat memahami
bagaimana lembaga ini berkembang dalam konteks sosial-politik dan budaya Islam yang
kompleks.

Kesenjangan penelitian inilah yang menjadi dasar pentingnya kajian ini. Analisis
historiografi memungkinkan peneliti menelusuri dinamika Baitul Mal tidak hanya sebagai
entitas ekonomi, tetapi juga sebagai simbol peradaban Islam yang mencerminkan nilai-nilai
keadilan (‘adl), amanah, dan tanggung jawab sosial (maslahah). Dengan menelaah sumber-
sumber yang sudah tersedia, serta catatan sejarah politik dinasti Islam dan sejarah peradaban
Islam, penelitian ini berupaya menghadirkan perspektif baru tentang bagaimana lembaga
keuangan Islam berevolusi dan mempengaruhi pembangunan sosial masyarakat Muslim.
Pendekatan ini juga penting untuk menjembatani pemahaman antara nilai-nilai normatif
syariah dan praktik historis yang berkembang dalam konteks pemerintahan Islam klasik.

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menelusuri asal-usul dan
perkembangan Baitul Mal sejak masa Khulafaur Rasyidin, (2) perkembangan Baitul Mal
sejak masa dinasti umayyah dan abbasiyah serta (3) , mengidentifikasi fungsi-fungsi utama
lembaga ini dalam konteks sosial, ekonomi, dan politik. Kajian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi ilmiah dalam memahami evolusi pemikiran dan praktik ekonomi
Islam, sekaligus memperkaya literatur sejarah peradaban Islam.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan studi pustaka (library research) yang bertujuan untuk
menelusuri, memahami, dan merekonstruksi perkembangan lembaga Baitul Mal pada abad
ke-7 hingga ke-15 Masehi dalam konteks sejarah peradaban Islam. Pendekatan sejarah
dipilih karena topik ini berkaitan langsung dengan peristiwa dan lembaga yang memiliki
akar kronologis serta nilai historis yang penting dalam sistem pemerintahan Islam klasik.

41



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

Sumber-sumber yang digunakan seperti: berupa buku, jurnal, dan penelitian modern yang
relevan.

Menurut (Gottschalk, 1985), penelitian sejarah dilakukan untuk merekonstruksi masa
lampau berdasarkan bukti-bukti yang tersisa secara sistematis dan objektif, sehingga dapat diperoleh
pemahaman mendalam mengenai proses dan makna suatu peristiwa. Dalam konteks ini, Baitul Mal
dipahami bukan hanya sebagai lembaga ekonomi, tetapi juga sebagai bagian integral dari struktur
sosial-politik dan keagamaan umat Islam. Penelitian ini juga menggunakan metode penelitian sejarah
dengan empat tahapan utama, yaitu heuristik, verifikasi, interpretasi, dan historiografi (Dudung
Abdurahman, 2011).

Metode penelitian sejarah ini dipilih karena mampu memberikan gambaran yang
komprehensif tentang dinamika lembaga Baitul Mal sebagai institusi keuangan Islam yang memiliki
dimensi historis. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menyajikan kronologi peristiwa, tetapi
juga analisis mendalam mengenai nilai-nilai Islam dan konteks peradaban yang melatarbelakangi
pembentukan dan perkembangan Baitul Mal dalam sejarah Islam klasik.

Hasil dan Pembahasan

Asal Usul Dan Perkembangan Baitul Mal

Secara etimologis, istilah Baitul Mal berasal dari bahasa Arab bayt yang berarti
“rumah” dan mal yang berarti “harta”. Dalam baahasa terminologis, Baitul Mal diartikan
sebagai lembaga atau tempat penyimpanan harta umat yang dikelola untuk kepentingan
masyarakat sesuai dengan prinsip-prinsip syariat Islam (Al-Mawardi, 2018). Dalam konteks
awal Islam, selain itu, Baitul Mal juga digunakan untuk penyimpanan kekayaan negara,
melainkan tugas tanggung jawab sosial serta ekonomi umat Islam yang menekankan
keseimbangan antara hak individu dan kepentingan publik.

Baitul Mal merupakan lembaga yang memiliki peran sentral dalam sistem
perekonomian Islam. Lembaga ini berdiri sebagai entitas yang terpisah dari penguasa atau
kepala negara, namun memiliki hubungan yang sangat erat dengannya. Hal ini karena Baitul
Mal berfungsi menjalankan berbagai aktivitas ekonomi dan sosial yang menjadi bagian dari
tanggung jawab wilayah kenegaraan muslim. Sistem kerja Baitul Mal tak dapat dipisahkan
pada peran pemimpin negara atau khalifah, sebab setiap kebijakan dan keputusan penting
yang berkaitan dengan pengelolaan Baitul Mal pada dasarnya berada di bawah otoritas dan
pengawasan khalifah (Tini Martini Harahap, 2020). Dengan demikian, khalifah memegang
kendali utama dalam menentukan arah, kebijakan, serta pelaksanaan fungsi-fungsi Baitul
Mal demi tercapainya kesejahteraan umat dan keadilan sosial dalam masyarakat Islam.

Sementara itu, baitul mal memiliki makna yaitu rumah dana. Dalam sejarah Islam,
baitul mal telah ada pada era Nabi Muhammad SAW, pada abad pertengahan baitul mal
berkembang cukup signifikan. Baitul mal juga digunakan untuk mentasyarufkan kepentingan
sosial, serta pengumpulan (Agus Marimin, 2014). Hal ini membuktikan, baitul mal sangat
penting dalam penyimpanan harta pada sejarah Islam awal.

Baitul Mal Masa Rasullah SAW.

Menurut (Muhammad Saleh, 2025), Rasulullah SAW adalah kepala negara pertama
yang secara revolusioner memperkenalkan dan menerapkan ide Baitul Mal. Pada masanya,
telah dilakukan tindakan untuk menerima dan mencatat pendapatan negara dan pengeluaran
negara, yang sebagian besar berfokus pada kesejahteraan umat. Namun, pada masa
Rasulullah SAW belum ada tempat khusus yang difungsikan sebagai lembaga Baitul Mal,
karena jumlah kekayaan negara masih terbatas. Selain itu, setelah harta dikumpulkan, para
kaum muslimin dibagikan dan digunakan pada kepentingan negara tanpa penundaan. Setiap
kali diperoleh harta rampasan perang, Rasulullah SAW segera mendistribusikannya kepada
umat tanpa menunggu waktu lama, dan praktik ini terus berlangsung sepanjang masa

42



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

kehidupan beliau.

Aset pemerintahan Islam di Madinah juga bersumber dari wilayah Khaibar, yang
berhasil ditaklukkan pada tahun ke-7 Hijriah. Setelah melalui perperangan kurang lebih
sekitar tiga puluh hari, masyarakat Khaibar tunduk dengan satu permintaan mereka tidak
diusir dari tanah mereka sendiri. Mereka menjelaskan pada Rasulullah SAW yaitu ia
mempunyai kemampuan serta pengalaman yang baik dalam bidang pertanian dan
perkebunan kurma, dan memohon izin untuk tetap mengelola lahan tersebut. Rasulullah
SAW menyetujui permintaan itu dengan ketentuan bahwa setengah dari hasil panen
diserahkan kepada pemerintahan Islam sebagai bagian dari aset negara. Untuk memastikan
keadilan, Abdullah bin Rawahah, salah seorang sahabat Nabi, ditugaskan setiap tahun untuk
menaksir hasil produksi dan membaginya secara adil menjadi dua bagian yang sama besar
(kharidatul mudhiiah, 2015).

Pada masa pemerintahan Rasulullah SAW, lembaga Baitul Mal ditempatkan di Masjid
Nabawi, yang berfungsi ganda sebagai kantor pusat pemerintahan sekaligus tempat tinggal
Rasulullah. Dalam mengurus serta mengelola seluruh kekayaan serta administrasi negara,
beliau menunjuk sekitar 42 sahabat sebagai sekretaris dan petugas administrasi yang terbagi
pada empat bidang, yaitu sekretaris pernyataan, sekretaris hubungan dan pencatatan tanah,
sekretaris perjanjian dan perdamaian, serta sekretaris peperangan. Meskipun struktur
administrasi ini cukup terorganisasi, tidak disebutkan adanya bendaharawan negara khusus,
karena pengelolaan keuangan dilakukan langsung di bawah pengawasan Rasulullah SAW.
Para petugas pemerintahan memperoleh gaji dari dana yang bersumber dari Baitul Mal, yang
digunakan untuk mendukung kegiatan pemerintahan dan kesejahteraan umat (Adiwarman
Azhar Karim, 2004).

Pada masa itu, belum ada tempat khusus untuk menyimpan harta umat yang diperoleh
dari ghanimah (harta rampasan perang), Baitul Mal bertanggung jawab atas seluruh harta
kekayaan kaum Muslimin, baik yang berasal dari pendapatan negara maupun pendapatan
negara. Rasulullah SAW memerintahkan para sahabatnya untuk membagikan harta tersebut
kepada kaum Muslimin segera setelah peperangan berakhir, tanpa menundanya. Hal ini
menunjukkan prinsip transparansi, keadilan, dan tanggung jawab sosial yang menjadi dasar
pengelolaan keuangan negara pada masa awal pemerintahan Islam (Moh. Ahyar Maarif &
Vita Firdausiyah, 2019).

Dengan demikian, secara umum Rasulullah SAW selalu membagikan harta ghanimah
(rampasan perang) pada hari yang sama setelah diperoleh, tanpa menunda proses
pembagiannya. Oleh sebab itu, pada masa tersebut belum terdapat banyak harta yang perlu
disimpan atau diarsipkan secara khusus, sehingga belum dibutuhkan tempat penyimpanan
atau sistem administrasi tersendiri untuk pengelolaannya. Praktik ini mencerminkan
kesederhanaan dan efisiensi pengelolaan keuangan negara Islam jabatan era awal
kepemimpinan Rasulullah SAW.

Baitul Mal Pada Zaman Abu Bakar As-Shidiq

Berbeda dengan dua masa sebelumnya, pada masa ini lembaga Baitul Mal dibentuk
secara resmi, teratur, dan terorganisasi. Pembentukan lembaga tersebut dimulai pada tahun
16 H, saat Abu Hurairah yang menjabat sebagai gubernur Bahrain membawa harta hasil
pajak al-kharaj sebesar 500 dirham ke Madinah. Karena jumlah harta yang diterima cukup
besar, Khalifah Umar bin Khattab kemudian meminta para sahabat untuk melakukan
musyawarah mengenai cara terbaik dalam menggunakan dana tersebut. Hasil musyawarah
menetapkan bahwa harta tersebut tidak langsung dibagikan, melainkan disimpan dalam
Baitul Mal sebagai cadangan keuangan negara. Dana ini dapat digunakan untuk keperluan
darurat, pembayaran gaji tentara, serta berbagai kebutuhan umat Islam lainnya. Keputusan
ini menjadi titik penting dalam pengelolaan keuangan negara Islam secara sistematis dan

43



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

berkelanjutan selama masa pemerintahan Umar bin Khattab (Adiwarman Azhar Karim,
2004).

Abu Bakar ash-Shiddiq dikenal sebagai seorang khalifah yang sangat berhati-hati dan
menjaga kesopanan dalam menangani urusan keuangan. Bahkan, pada hari kedua setelah ia
diangkat menjadi khalifah, beliau masih melanjutkan aktivitas berdagang demi memenuhi
kebutuhan pribadi dan keluarganya, serta tidak pernah mengambil uang dari Baitul Mal
untuk kepentingan pribadi. Dalam tahun pertama masa kepemimpinannya, Abu Bakar tidak
melakukan perubahan besar terhadap sistem pengelolaan Baitul Mal. Setiap kali ada harta
yang masuk dari wilayah yang berada di bawah pemerintahan Khilafah Islamiyah, beliau
langsung membawa harta tersebut ke Masjid Nabawi, lalu membagikannya kepada pihak-
pihak yang berhak, seperti kaum fakir miskin, janda, dan para pejuang. Dari sinilah sumber
pendapatan Baitul Mal diperoleh. Dalam urusan pembagian harta tersebut, Abu Bakar
menunjuk Abu Ubaidah bin al-Jarrah sebagai wakilnya dalam pengelolaan harta umat,
sebagaimana yang dikatakan Abu Ubaidah kepada beliau saat pembaiatan: “Saya akan
membantumu dalam urusan pengelolaan harta umat.” (Busthanul Arifin, et. al., 2001). Hal
ini menunjukkan betapa sederhana, amanah, dan penuh tanggung jawabnya sistem keuangan
negara di masa kepemimpinan Abu Bakar ash-Shiddiqg.

Abu Bakar ash-Shiddiq menerapkan prinsip Balance Budget Policy atau kebijakan
anggaran berimbang dalam pengelolaan Baitul Mal. Menurut beliau, dalam hal keutamaan
iman, balasan ditentukan oleh Allah SWT, sedangkan dalam hal kebutuhan hidup, prinsip
kesetaraan lebih baik diterapkan dibandingkan prinsip keutamaan. Oleh karena itu, harta di
Baitul Mal tidak pernah menumpuk lama, sebab selalu segera didistribusikan kepada seluruh
kaum Muslimin yang berhak menerimanya. Bahkan, ketika Abu Bakar wafat, hanya
ditemukan satu dirham tersisa di perbendaharaan negara bukti nyata kesederhanaan dan
ketulusan beliau dalam memimpin. Hal yang sangat menarik dari kepemimpinannya adalah
keputusan menjelang wafat, ketika beliau mengembalikan seluruh harta yang pernah
diterima dari Baitul Mal kepada negara. Saat itu, kondisi ekonomi negara sedang krisis,
sehingga beliau menjual sebagian besar tanah miliknya, dan hasil penjualannya yang setara
dengan 8.000 dirham, jumlah gaji yang pernah beliau terima selama menjabat sepenuhnya
diserahkan kembali ke kas negara. Tindakan ini mencerminkan tingkat amanah, keikhlasan,
dan tanggung jawab moral yang tinggi dalam menjaga keuangan umat (Shafwan Bendadeh
& Mohammad Haikal, 2023).

Tata kelola pemerintahan semakin terlihat jelas dalam masa kekhalifahan Abu Bakar
ash-Shiddiq, terutama pada tahun kedua beliau memimpin. Pada masa ini, beliau memulai
pendirian lembaga Baitul Mal yang memiliki makna lebih luas, tidak hanya sebagai tempat
distribusi harta umat Islam, tetapi juga sebagai institusi pengelola keuangan negara yang
terstruktur. Abu Bakar mendirikan Baitul Mal di kota Sanah, yang terletak di sebelah kota
Madinah. Meski lokasi tersebut tidak dijaga oleh siapa pun, beliau yakin bahwa masyarakat
Muslim pada masa itu akan menjaga amanah tersebut. Namun, lembaga ini tidak bertahan
lama di Sanah, karena beliau kemudian memindahkan pusat kekhalifahan ke Madinah dan
juga memindahkan Baitul Mal ke rumah pribadinya. Di sana, beliau menyediakan tempat
khusus berupa karung untuk menyimpan harta umat. Sistem yang sederhana ini terus
berlangsung hingga akhir masa kekhalifahannya pada tahun 13 H (634 M). Langkah ini
menunjukkan bagaimana Abu Bakar membangun dasar administrasi keuangan negara Islam
dengan prinsip kejujuran, kesederhanaan, dan tanggung jawab penuh terhadap amanah
publik.

Baitul Mal Pada Zaman Umar Bin Khattab
Setelah wafatnya Abu Bakar ash-Shiddig, tampuk kepemimpinan umat Islam beralih
kepada Umar bin Khattab sebagai khalifah berikutnya. Sejarawan Philip K. Hitti

44



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

menggambarkan Umar bin Khattab sebagai sosok yang sangat sederhana dalam gaya
hidupnya, meskipun beliau memegang jabatan tertinggi sebagai Khalifah. Dalam catatannya,
Hitti menyebut bahwa Umar hanya memiliki satu helai baju dan satu jubah, keduanya sudah
penuh tambalan akibat sering dipakai (Philip K. Hitti, 2006). Gambaran ini menunjukkan
pribadi seorang pemimpin yang hidup dalam kesederhanaan, jauh dari kemewahan, namun
memiliki rasa tanggung jawab, keadilan, dan integritas yang luar biasa dalam mengelola
pemerintahan dan menjaga amanah umat.

Pada masa pemerintahan Khalifah Umar bin Khattab, Baitul Mal berperan secara tidak
langsung sebagai pelaksana kebijakan fiskal negara Islam, karena lembaga ini menjadi pusat
pengelolaan seluruh pendapatan dan pengeluaran negara. Pada masa inilah Baitul Mal mulai
memiliki struktur kelembagaan yang lebih permanen dan terorganisasi, dengan kantor utama
di ibu kota negara serta cabang-cabang di setiap ibu kota provinsi. Langkah ini dilakukan
untuk mempermudah distribusi anggaran dan pelayanan terhadap kebutuhan rakyat di
berbagai wilayah kekuasaan Islam. Dalam pengelolaannya, Khalifah Umar bin Khattab
menunjuk Abdullah bin Irgam sebagai menteri keuangan, yang dibantu oleh Abdurrahman
bin Ubaid Al-Qori dan Muayqab, sebagaimana disampaikan oleh (Mubarok, 2021), Umar
juga menetapkan satu tahun anggaran selama 360 hari, dan satu hari khusus untuk
pembersihan Baitul Mal. Prinsip pengelolaan keuangan negara pada masa itu menekankan
agar tidak ada harta yang menumpuk di akhir tahun anggaran. Semua dana yang masuk ke
Baitul Mal harus didistribusikan kepada masyarakat sebagai kepentingan serta disiapkan
untuk rakyat dalam keadaan darurat. Kebijakan ini mencerminkan sistem keuangan Islam
yang transparan, efisien, dan berorientasi pada kesejahteraan sosial.

Pada masa pemerintahan Khalifah Umar bin Khattab, pengelolaan kebijakan fiskal
menjadi salah satu tonggak utama dalam tata kelola pemerintahan Islam yang modern dan
sistematis. Umar bin Khattab memulai langkah strategis dengan mengklasifikasikan
berbagai sumber pendapatan negara agar proses administrasi dan distribusinya lebih teratur
dan efisien. Sumber-sumber pendapatan negara pada masa itu terdiri dari zakat, infak, wakaf,
dan sedekah sebagai bentuk kontribusi masyarakat, baik yang bersifat wajib maupun
sukarela. Di samping itu, terdapat pula sumber pendapatan dari ghanimah (hasil rampasan
perang), fa’i (harta yang diperoleh tanpa peperangan), kharaj (pajak tanah bagi non-Muslim
yang mengolah tanah Islam), jizyah (pajak perlindungan bagi non-Muslim), ushur (bea cukai
atas perdagangan lintas wilayah), dan khums (seperlima dari harta rikaz atau barang
tambang). Setiap jenis pendapatan tersebut memiliki mekanisme pengelolaan dan alokasi
tersendiri, disesuaikan dengan tujuan penggunaannya. Misalnya, zakat didistribusikan
kepada delapan golongan yang berhak (asnaf), sementara kharaj dan jizyah digunakan untuk
membiayai administrasi pemerintahan, pertahanan, serta kesejahteraan masyarakat. Dengan
sistem yang terorganisasi ini, Khalifah Umar bin Khattab berhasil membangun fondasi fiskal
negara Islam yang adil, transparan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat (Muhammad
Aris, et. al. 2024).

Pada masa Khalifah Umar bin Khattab, terjadi banyak penaklukan (futuhat) terhadap
berbagai wilayah, seperti Kisra (Persia) dan Romawi Timur, yang menyebabkan harta
kekayaan kaum Muslimin meningkat pesat. Melihat kondisi tersebut, Umar berinisiatif
untuk mendirikan tempat khusus penyimpanan harta negara, membentuk lembaga-lembaga
administrasi (diwan), mengangkat para penulis dan pegawai, menetapkan gaji bagi aparatur
pemerintahan, serta membentuk pasukan militer tetap guna memperkuat struktur
pemerintahan dan mempertahankan wilayah Islam yang terus berkembang (Moh. Ahyar
Maarif & Vita Firdausiyah, 2019).

Selama masa kepemimpinannya, Umar bin Khattab mengelola Baitul Mal dengan
penuh kehati-hatian dan integritas tinggi. Beliau hanya menerima pemasukan yang halal dan
sesuai dengan ketentuan syariat Islam, kemudian mendistribusikannya secara adil kepada

45



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

pihak-pihak yang berhak menerimanya. Dalam salah satu pidatonya, Umar menegaskan
prinsip kesederhanaannya dengan berkata: “Tidak dihalalkan bagiku dari harta milik Allah
ini, kecuali dua potong pakaian untuk musim panas dan satu potong pakaian untuk musim
dingin, serta uang secukupnya untuk kebutuhan sehari-hari sebagaimana orang Quraisy
pada umumnya, karena aku hanyalah seorang biasa seperti kebanyakan kaum Muslimin.”
(Busthanul Arifin, et. al., 2001). Pernyataan ini mencerminkan keteladanan Umar sebagai
pemimpin yang jujur, sederhana, dan tidak memanfaatkan jabatan untuk kepentingan
pribadi.

Baitul Mal Pada Zaman Utsman Bin Affan

Kondisi pengelolaan Baitul Mal pada masa Khalifah Utsman bin Affan secara umum
masih mengikuti sistem yang telah diterapkan oleh Umar bin Khattab, namun terdapat
beberapa perbedaan dalam pelaksanaannya. Karena pengaruh besar dari keluarganya,
Utsman cenderung kurang tegas dalam mengawasi tindakan para bawahannya, yang
terkadang menggunakan harta Baitul Mal tidak sesuai dengan ketentuan yang berlaku.
Meskipun demikian, beliau tetap mempertahankan struktur administrasi yang dibangun
Umar, hanya saja melakukan pergantian sejumlah pejabat dengan orang-orang dari
keluarganya sendiri. Selain itu, Utsman juga memberikan bagian khumus (seperlima harta)
dari Baitul Mal kepada keluarganya, yang menurut pandangannya merupakan bentuk
silaturahmi sebagaimana yang diperintahkan oleh Allah SWT. Kebijakan ini menjadi salah
satu ciri khas kepemimpinan Utsman yang memadukan antara nilai kekeluargaan dan
tanggung jawab sosial, meskipun kemudian menimbulkan beragam pandangan di kalangan
masyarakat (Busthanul Arifin, et. al., 2001).

Kebijakan ekonomi Khalifah Utsman bin Affan dalam mengelola Baitul Mal pada
dasarnya melanjutkan pola yang telah diletakkan oleh Khalifah Umar bin Khattab, dengan
fokus utama pada pemerataan dan prioritas dalam pendistribusian harta negara. Namun,
Utsman melakukan beberapa pembaruan penting. la menaikkan tunjangan pensiun sebesar
100 dirham serta menambahkan pemberian pakaian bagi para penerima bantuan. Dalam
bidang pengelolaan sumber daya alam dan pembangunan infrastruktur, Utsman
memprakarsai pembuatan saluran air, pelebaran jalan, serta pembentukan lembaga
kepolisian tetap untuk menjaga keamanan, terutama di jalur-jalur perdagangan utama. la
juga membangun armada laut guna memperkuat pertahanan maritim dan memperluas
wilayah kekuasaan Islam. Untuk memenuhi kebutuhan anggaran yang meningkat akibat
pengembangan pertahanan, pembangunan, dan kesejahteraan sosial, Khalifah Utsman
melakukan langkah strategis berupa reorganisasi birokrasi pemerintahan dan pergantian
sejumlah gubernur. Kebijakan tersebut terbukti efektif, misalnya setelah menggantikan Amr
bin Ash dengan Abdullah bin Saad, pemasukan kharaj dan jizyah dari Mesir melonjak dua
kali lipat dari 2 juta menjadi 4 juta dinar. Selain itu, Utsman juga menerapkan sistem
pembagian lahan negara kepada individu dengan tujuan reklamasi. Langkah ini tidak hanya
mendorong produktivitas ekonomi masyarakat tetapi juga berhasil meningkatkan
pendapatan negara hingga mencapai 50 juta dirham, naik sekitar 41 juta dirham
dibandingkan masa sebelumnya (Muhammad Saleh, 2025).

Di sisi lain, pada periode kedua pemerintahan Khalifah Utsman bin Affan, beberapa
kebijakan yang diterapkannya dinilai lebih menguntungkan keluarganya sendiri, sehingga
menimbulkan kekecewaan di kalangan kaum Muslimin. Kondisi ini kemudian memicu
ketegangan politik dan gejolak sosial di tengah masyarakat. Akibat dari ketidakpuasan
tersebut, masa pemerintahan Utsman banyak diwarnai dengan konflik dan kekacauan politik,
yang pada akhirnya berujung pada terbunuhnya beliau sebagai khalifah (Irri Fahrani, et. al.,
2023).

Memasuki enam tahun terakhir masa pemerintahannya, yaitu periode kedua

46



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

kekhalifahan Utsman bin Affan, kondisi ekonomi tidak mengalami perubahan yang berarti.
Sejumlah kebijakan yang dikeluarkan oleh Khalifah Utsman justru dinilai lebih banyak
menguntungkan keluarga dan kerabatnya, sehingga menimbulkan kesan nepotisme dan
menumbuhkan kekecewaan mendalam di kalangan kaum Muslimin. Akibat dari
ketidakpuasan tersebut, situasi politik menjadi tidak stabil dan akhirnya berkembang
menjadi kekacauan besar yang berujung pada terbunuhnya Khalifah Utsman bin Affan.
Setelah peristiwa tragis itu, Ali bin Abi Thalib diangkat sebagai khalifah keempat dalam
sejarah pemerintahan Islam (Irri Fahrani, et. al., 2023).

Baitul Mal Pada Zaman Ali Bin Abi Thalib

Pada era Khalifah Ali bin Abi Thalib, Baitul Mal kembali difungsikan sebagaimana
tujuan awalnya, yaitu sebagai tempat simpanan harta umat Islam sekaligus pusat pengelolaan
serta penyaluran dana untuk kepentingan masyarakat. Seluruh pemasukan negara
dimanfaatkan sepenuhnya demi kemaslahatan umat, tanpa adanya praktik penimbunan
kekayaan. Meskipun memperoleh gaji dari Baitul Mal, Khalifah Ali tetap menjalani
kehidupan yang sangat sederhana; sebagaimana diriwayatkan oleh Ibnu Katsir, pakaiannya
hanya menutupi hingga separuh kaki dan sering kali ditambal, mencerminkan keteladanan,
kejujuran, dan ketakwaannya dalam mengemban amanah kepemimpinan.

Pada era Khalifah Ali bin Abi Thalib, kebijakan kuota pengeluaran negara secara
umum masih mengikuti pola yang diterapkan pada masa Khalifah Umar bin Khattab.
Namun, pengeluaran untuk angkatan laut yang sebelumnya meningkat pada masa Khalifah
Utsman hampir seluruhnya dihapuskan. Sebagai gantinya, Ali memperkuat sistem keamanan
dalam negeri dengan membentuk kepolisian resmi yang disebut Syurtah, dan pemimpinnya
diberi gelar Syahibus Syurtah. Dalam hal fungsi, Baitul Mal tetap menjalankan perannya
sebagai lembaga pengelola keuangan negara untuk kesejahteraan umat. Selain itu, pada masa
pemerintahan Ali, sistem administrasi Baitul Mal, baik di tingkat pusat maupun daerah,
berjalan semakin tertib dan efisien. Hubungan dan kerja sama antara pemerintah pusat dan
wilayah-wilayah daerah juga semakin solid, sehingga pendapatan Baitul Mal mengalami
surplus. Kelebihan harta tersebut kemudian didistribusikan secara proporsional kepada para
penerima haknya, sebagaimana pernah dilakukan pada masa Rasulullah SAW (Adiwarman
Azhar Karim, 2004).

Zaman Khalifah Ali bin Abi Thalib, beliau menerapkan ide kuota kekayaan negara
merata secara adil sesuai dengan kapasitas dan kebutuhan masyarakat. Untuk pertama
kalinya, sistem distribusi mingguan diterapkan, dengan hari Kamis ditetapkan sebagai hari
pembagian atau pembayaran. Selain itu, Khalifah Ali juga membentuk kepolisian resmi yang
disebut Syurtah, dengan pemimpinnya bergelar Shahib al-Sulthah, guna menjaga keamanan
dan ketertiban negara. Keistimewaan pemerintahan Ali tampak dalam penataan administrasi
umum yang rapi dan terorganisir, terutama melalui surat terkenalnya kepada Malik al-Asytar
bin Harits. Dalam surat panjang tersebut, Ali menjelaskan secara mendetail tugas,
kewajiban, dan tanggung jawab para penguasa dalam menegakkan keadilan, menjalankan
pengawasan terhadap pejabat tinggi dan staf, serta menjaga integritas sistem pemerintahan.
Surat itu juga membahas tentang peran dan karakter para jaksa, hakim, serta aparatur hukum,
disertai dengan aturan mengenai pendapatan pegawai administrasi, pengelolaan
perbendaharaan, dan hubungan antara pemerintah dengan masyarakat sipil, lembaga
peradilan, serta angkatan perang. Pemikiran administratif Ali tersebut menunjukkan
tingginya visi kepemimpinan beliau dalam membangun sistem pemerintahan Islam yang
berkeadilan dan transparan (Ajeung Syilva Syara Noor Silmi Soedrajat, et. al., 2022).

Sejarah mencatat bahwa Khalifah Ali bin Abi Thalib, yang telah memeluk Islam sejak
usia delapan tahun, dikenal sebagai pemimpin yang sangat wara’ (berhati-hati dalam hal
harta dan keadilan). Saat terjadi peperangan antara Ali bin Abi Thalib dan Mu’awiyah bin

47



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

Abu Sufyan, sebagian orang di sekelilingnya menyarankan agar Ali menggunakan dana dari
Baitul Mal untuk memberikan hadiah atau imbalan kepada para pendukungnya, dengan
tujuan memperkuat pertahanan diri dan kaum Muslimin. Namun, mendengar saran tersebut,
Ali menolak dengan tegas dan menunjukkan keteguhan prinsipnya terhadap keadilan dan
kejujuran. Dengan nada marah beliau berkata, “Apakah kalian memerintahkanku untuk
meraih kemenangan dengan kezaliman? Demi Allah, aku tidak akan melakukannya selama
matahari masih terbit dan bintang masih menghiasi langit.” Sikap ini mencerminkan
integritas dan keteguhan moral Khalifah Ali dalam menjaga kemurnian amanah serta
keadilan dalam kepemimpinannya(Busthanul Arifin, et. al., 2001).

Baitul Mal Pada Zaman Dinasti Umayyah Dan Abbasyiah
Dinasti Umayyah

Dinasti Umayyah di Andalusia yang berkuasa antara 756 hingga 1031 M merupakan
salah satu periode paling gemilang dalam sejarah Islam di Eropa Barat. Dinasti ini berhasil
mencapai kemajuan luar biasa di bidang ilmu pengetahuan, arsitektur, ekonomi, dan
kebudayaan, serta menjadi sumber inspirasi utama bagi peradaban Eropa untuk keluar dari
masa kegelapan (Dark Ages). Puncak kejayaan Andalusia terjadi pada masa pemerintahan
Abdurrahman 1, Abdurrahman I1l, Hakam II, dan Al-Hajib al-Mansur (Muhammad II).
Selama lebih dari 275 tahun, Dinasti Umayyah di Andalusia dipimpin oleh 16 khalifah,
dimulai dengan Abdurrahman ad-Dakhil (Abdurrahman I) yang memerintah pada 756788
M, diikuti oleh Hisyam I (788-796 M), Al-Hakam | (796-822 M), Abdurrahman 11 (822—
852 M), Muhammad | (852—-886 M), Munzir bin Muhammad (886-888 M), Abdullah bin
Muhammad (888-912 M), Abdurrahman Il (912-961 M), Al-Hakam Il (961-976 M),
Hisyam Il (976-1009 M), Muhammad Il (1009-1010 M), Sulaiman (1013-1016 M),
Abdurrahman 1V (1016-1018 M), Abdurrahman V (1018-1023 M), Muhammad I11 (1023—
1025 M), dan Hisyam Il (1027-1031 M) (Harvis Aravik, et. al., 2020). Menurut
(Napitupulu, 2017), masa kekuasaan panjang ini menunjukkan kemampuan luar biasa
Dinasti Umayyah di Andalusia dalam menyatukan kekuatan politik dan mengembangkan
pusat peradaban Islam di Eropa, yang kemudian memberikan pengaruh mendalam terhadap
renaisans dan kemajuan intelektual dunia Barat.

Zaman Dinasti Umayyah, struktur pemerintahan berkembang pesat melalui
pembentukan lembaga-lembaga administratif oleh para khalifah, seperti Hajib, Wazir, dan
Shahib. Jabatan Hajib memiliki posisi strategis sebagai pejabat kepercayaan tertinggi yang
langsung berhubungan dengan khalifah dan menjadi penghubung antara pemimpin dengan
dewan wazir, yang kemudian berperan mirip dengan perdana menteri. Para Wazir bertindak
sebagai tulang punggung administrasi pemerintahan dengan tanggung jawab di berbagai
bidang, seperti pengelolaan keuangan negara, urusan pelabuhan, dan transportasi laut.
Sementara itu, para Shahib bertugas membantu gubernur dalam menjalankan pemerintahan
daerah, mencakup posisi seperti Shahib al-Syurthah yang mengatur keamanan dan
ketertiban, Shahib al-Mazhalim yang mengurus pengaduan rakyat terhadap ketidakadilan,
serta Shahib al-Muhtasib yang mengawasi etika sosial dan aktivitas perdagangan. Sistem
birokrasi yang tersusun rapi ini mencerminkan kemajuan administrasi Dinasti Umayyah
dalam mewujudkan stabilitas pemerintahan, keadilan sosial, dan kemakmuran ekonomi.
(Pulungan, 2018), Mereka bekerja secara profesional, menghindari korupsi, kolusi, dan
nepotisme, dan menjaga keuangan negara dengan baik karena mereka independen dan tidak
dapat diganggu oleh pihak mana pun.

Pada masa pemerintahan Hisyam bin Abdul Malik, para gubernur diberi kewenangan
penuh dalam urusan administrasi, politik, serta militer di wilayahnya masing-masing. MeskKi
demikian, pengelolaan pendapatan daerah tetap berada di bawah pengawasan pejabat khusus
yang langsung bertanggung jawab kepada khalifah. Pada masa-masa sebelumnya, Baitul

48



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

Mal berfungsi sebagai lembaga dana sosial yang dimanfaatkan untuk kesejahteraan
masyarakat. Namun, ketika kekuasaan beralih kepada Mu’awiyah, fungsi tersebut bergeser
Baitul Mal berubah menjadi aset yang dianggap sebagai milik keluarga penguasa. Rakyat
diwajibkan membayar pajak tanpa memiliki hak untuk memanfaatkannya, dan sebagian
besar kekayaan negara justru menjadi harta pribadi para pemimpin (Imama Zuhroh, 2023).
Ketika Umar bin Abdul Aziz naik menjadi khalifah, ia mengembalikan prinsip keadilan
dengan mengumumkan bahwa seluruh harta Bani Umayyah yang diperoleh secara tidak sah
(madzalim) akan dikembalikan ke Baitul Mal. la juga membatalkan seluruh pemberian yang
bersifat nepotistik kepada keluarganya dan memastikan semua rakyat memiliki hak yang
setara atas harta negara. (M. Dliyaul Muflihin, 2020). Selain itu, istrinya diminta oleh
khalifah Umar untuk mengembalikan semua perhiasan dan hadiah berharga yang diberikan
oleh ayah dan saudara-saudaranya ke baitul mal. Dia melakukannya tanpa marah.

Dinasti Abbasiyah

Dinasti Abbasiyah, yang memerintah dari tahun 750 hingga 1258 M, menjadi salah
satu era paling berpengaruh dalam sejarah dunia Islam. Munculnya dinasti ini dipicu oleh
ketidakpuasan masyarakat terhadap pemerintahan Dinasti Umayyah, yang dianggap telah
menyimpang dari ajaran Islam dan menegakkan kebijakan yang mengistimewakan kaum
Arab dibandingkan non-Arab. Dorongan utama berdirinya Dinasti Abbasiyah berasal dari
keluarga Bani Abbas, yang merasa memiliki legitimasi untuk memimpin umat Islam karena
merupakan keturunan langsung dari Abbas bin Abdul Muthalib, paman Nabi Muhammad
SAW. Melalui strategi politik yang matang dan dukungan luas dari berbagai kelompok,
terutama kaum mawali (Muslim non-Arab), gerakan Abbasiyah berhasil memperkuat
kekuatan oposisi. Puncak keberhasilan gerakan tersebut terjadi pada tahun 750 M dalam
Pertempuran Zab, yang menjadi titik balik berakhirnya kekuasaan Umayyah dan berdirinya
Dinasti Abbasiyah sebagai penguasa baru dunia Islam (Fathiha, 2021), yang menandai
jatuhnya Dinasti Umayyah dan lahirnya era baru kekhalifahan Islam di bawah pemerintahan
Dinasti Abbasiyah, yang kemudian dikenal sebagai masa keemasan dalam sejarah Islam.

(Arifah Zaitun, 2024), Latar belakang berdirinya Dinasti Abbasiyah tidak semata-
mata disebabkan oleh ketidakpuasan terhadap kekuasaan Dinasti Umayyah, tetapi juga oleh
tekad kuat untuk mengembalikan pemerintahan Islam kepada nilai-nilai fundamentalnya,
yaitu keadilan, kesetaraan sosial, dan semangat egaliter sebagaimana diajarkan oleh Nabi
Muhammad SAW. Pemerintahan Umayyah yang berpusat di Damaskus dianggap telah
menyimpang dari prinsip-prinsip tersebut, karena menonjolkan kebijakan diskriminatif
terhadap non-Arab dan menyingkirkan umat Islam di luar pusat kekuasaan. Kesuksesan
gerakan Abbasiyah juga tidak terlepas dari kecakapan politik mereka dalam memanfaatkan
gelombang ketidakpuasan publik terhadap rezim Umayyah, sekaligus membangun jaringan
aliansi luas dengan berbagai kelompok, termasuk bangsa Persia, yang kemudian berperan
penting dalam birokrasi dan administrasi pemerintahan Abbasiyah. Selain itu, keberhasilan
mereka dalam mengombinasikan strategi militer yang terencana dengan diplomasi yang
cermat menjadi faktor kunci dalam menggulingkan Dinasti Umayyah dan melahirkan era
baru pemerintahan Islam yang lebih terbuka, inklusif, dan terstruktur.

Era Khalifah Harun Al-Rasyid (170-193 H), perekonomian Daulah Abbasiyah
mencapai masa keemasan dengan tingkat kemakmuran dan stabilitas ekonomi yang luar
biasa. Harun Al-Rasyid berhasil memperluas dan memperkuat struktur keuangan negara
melalui diversifikasi sumber pendapatan serta pengelolaan keuangan yang sistematis di
bawah lembaga Baitul Mal. Untuk memastikan efisiensi administrasi, ia menunjuk seorang
wazir sebagai pengawas utama atas beberapa diwan penting, seperti Diwan al-Khazanah
yang mengelola kas negara, Diwan al-Azra’ yang mengurusi hasil kekayaan alam dan
pertanian, serta Diwan Khazain al-Silah yang bertanggung jawab atas perlengkapan dan

49



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

logistik militer. Sumber pendapatan negara pada masa itu mencakup kharaj (pajak tanah),
jizyah (pajak bagi non-Muslim), zakat, fai, ghanimah, usyr, serta dana sosial seperti wakaf,
sedekah, dan harta warisan tanpa ahli waris. Seluruh pendapatan tersebut dikelola secara
terpusat melalui Baitul Mal dan disalurkan sesuai kebutuhan negara. Uniknya, di masa Harun
Al-Rasyid, sebagian besar anggaran tidak hanya difokuskan pada sektor pertahanan dan
pembayaran gaji aparatur, tetapi juga dialokasikan untuk mendukung kemajuan ilmu
pengetahuan, riset ilmiah, penerjemahan Kkarya-karya klasik Yunani, serta untuk
kesejahteraan sosial seperti pemberian makanan dan pakaian bagi para tahanan di berbagai
musim (Muhammad Nurul Huda, 2021).

Secara historiografis, perkembangan Baitul Mal dari masa Rasulullah hingga
Abbasiyah menunjukkan bahwa lembaga ini berevolusi dari sistem sederhana berbasis
kepercayaan dan keadilan menuju institusi negara yang terstruktur dan terlembaga.
Transformasi tersebut mencerminkan adaptasi ajaran Islam terhadap perubahan sosial,
politik, dan ekonomi tanpa kehilangan esensi nilai moral dan spiritualnya. Baitul Mal bukan
hanya lembaga fiskal, tetapi juga manifestasi dari cita-cita Islam tentang kesejahteraan dan
keadilan sosial bagi seluruh umat.

Fungsi Lembaga Baitul Mal Dalam Sejarah Islam

Dalam sejarah peradaban Islam, keberadaan lembaga keuangan publik memiliki peran
yang sangat penting dalam mewujudkan kesejahteraan sosial dan keadilan ekonomi. Salah
satu lembaga tertua yang menjadi tonggak utama dalam pengelolaan keuangan negara Islam
adalah Baitul Mal. Ini menunjukkan bahwa Islam sudah mengatur semua dalam segala aspek
demi kemaslahatan umat.

Fungsi dan keberadaan Baitul Mal telah banyak dijelaskan, baik pada masa Rasulullah
SAW maupun pada masa kekhalifahan sesudah beliau. Namun, pelembagaan Baitul Mal
secara formal dan sistematis baru terlaksana pada masa pemerintahan Umar bin Khattab,
ketika kebijakan pendistribusian dana mulai mengalami perubahan signifikan. Pada masa
itu, Baitul Mal dijadikan lembaga resmi yang berpusat di Madinah dan memiliki cabang di
berbagai provinsi wilayah kekuasaan Islam(Ahmad Munir Hamid, 2018). Pada masa
Rasulullah, Baitul Mal berfungsi secara sederhana sebagai tempat pengelolaan harta umat
tanpa struktur kelembagaan yang kompleks. Namun, pada masa Umar bin Khattab, lembaga
ini berkembang menjadi institusi keuangan negara yang terorganisir untuk mengatur
pendapatan dan pengeluaran umat Islam. Perubahan tersebut menandai lahirnya sistem
administrasi fiskal Islam yang lebih teratur dan terdesentralisasi melalui cabang-cabang di
berbagai wilayah.

Pada masa Rasulullah SAW hingga kepemimpinan Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddig,
proses pengumpulan dan pendistribusian zakat serta pemasukan negara lainnya dilakukan
secara langsung tanpa jeda waktu. Begitu harta diterima, dana tersebut segera disalurkan
kepada yang berhak, sehingga tidak ada sisa kekayaan yang tersimpan di tangan amil atau
petugas keuangan. Namun, saat memasuki masa pemerintahan Khalifah Umar bin Khattab,
jumlah pemasukan negara meningkat secara signifikan seiring meluasnya wilayah
kekuasaan Islam. Melihat kondisi tersebut, Umar menetapkan kebijakan baru dengan
menyimpan sebagian harta sebagai cadangan untuk kebutuhan mendesak dan pembiayaan
masa depan. Kebijakan inilah yang kemudian menandai lahirnya Baitul Mal sebagai
lembaga resmi yang mengatur, mengelola, dan mengawasi keuangan negara secara
terstruktur dalam sistem pemerintahan Islam.

Sebagaimana dijelaskan pada bagian-bagian sebelumnya, Baitul Mal berperan sebagai
lembaga keuangan negara yang bertugas mengelola seluruh penerimaan dan pengeluaran
pemerintahan Islam. Dana yang dikelola berasal dari berbagai sumber seperti zakat, kharaj,
jizyah, khums, dan fay’. Seluruh pemasukan tersebut dimanfaatkan untuk mendukung

50



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

program pembangunan ekonomi, sosial, pertahanan, keamanan, serta diplomasi luar negeri
dalam rangka menyebarkan nilai-nilai Islam dan memenuhi kebutuhan negara secara
menyeluruh.

(Yusuf Qardhawi, 1988) menjelaskan, Pada mulanya, keberadaan Baitul Mal muncul
sebagai bentuk profesionalisasi dalam pengelolaan zakat dan keuangan umat. Namun, lebih
dari sekadar lembaga administratif, Baitul Mal juga mencerminkan cakupan Islam yang
menyatukan aspek agama dan pemerintahan, di mana Al-Qur’an menjadi pedoman dan
kekuasaan dijalankan untuk kemaslahatan umat. Dengan demikian, Baitul Mal berfungsi
sebagai salah satu instrumen penting dalam menjalankan tugas-tugas pemerintahan dan
otoritas negara Islam. Dengan demikian, ketika negara perlu mengatur berbagai sumber
penerimaan, baik yang telah ditetapkan oleh syariah maupun yang muncul sesuai dengan
kebutuhan dan situasi zaman, dibutuhkan lembaga khusus yang bertugas untuk
menghimpun, mengelola, dan menyalurkan dana tersebut bagi kepentingan negara.
Penggunaan dana ini tidak hanya mengikuti ketentuan syariah, tetapi juga diarahkan untuk
mendukung prioritas pembangunan nasional sesuai kebutuhan masyarakat pada masa itu.

Eksistensi Baitul Mal juga menggambarkan hubungan erat antara agama dan
pemerintahan dalam Islam. Islam tidak hanya dipandang sebagai ajaran spiritual, tetapi juga
sebagai sistem sosial dan politik yang mengatur seluruh aspek kehidupan, termasuk tata
kelola keuangan negara. Keberadaan Baitul Mal menjadi manifestasi nyata bahwa Islam
memadukan nilai-nilai ilahiah dengan tata kelola pemerintahan yang rasional dan terstruktur.
Dengan landasan ini, Baitul Mal berfungsi sebagai instrumen kekuasaan negara dalam
mewujudkan prinsip keadilan sosial dan pemerataan ekonomi.

Selain itu, pembentukan Baitul Mal mencerminkan semangat profesionalisme dan
akuntabilitas dalam pengelolaan dana publik. Negara Islam saat itu memahami bahwa setiap
bentuk penerimaan, baik yang diatur secara syariah maupun yang muncul karena kebutuhan
situasional, memerlukan lembaga pengelola yang amanah dan efisien. Oleh karena itu,
fungsi Baitul Mal tidak hanya administratif, tetapi juga ideologis yakni menjaga agar
keuangan negara dikelola sesuai nilai-nilai syariah dan untuk kepentingan umat secara
keseluruhan.

Baitul Mal menjadi simbol integrasi antara nilai spiritual dan tata kelola pemerintahan
modern pada masa itu. la menunjukkan bahwa pengelolaan keuangan publik dalam Islam
tidak dapat dipisahkan dari prinsip keadilan, kesejahteraan, dan tanggung jawab sosial.
Konsep ini kemudian menjadi cikal bakal bagi sistem keuangan publik Islam kontemporer
yang menekankan transparansi, distribusi kekayaan yang merata, serta tanggung jawab
moral dalam setiap aspek kebijakan fiskal.

Dalam konteks historiografi Islam, pembentukan dan perkembangan Baitul Mal
menjadi salah satu bab penting dalam sejarah administrasi dan pemerintahan Islam.
Historiografi sebagai cara menulis dan memahami sejarah tidak hanya melihat Baitul Mal
sebagai institusi ekonomi, tetapi juga sebagai cerminan evolusi politik dan sosial umat Islam
dalam membangun sistem negara yang berlandaskan nilai-nilai keadilan dan kesejahteraan.
Melalui pendekatan historiografis, kita dapat menelusuri bagaimana lembaga ini muncul dari
praktik sederhana pada masa Rasulullah SAW hingga menjadi struktur keuangan negara
yang kompleks di masa dinasti abbasiyah.

Kesimpulan

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa Baitul Mal memiliki peran
yang sangat strategis dalam sistem pemerintahan Islam sebagai lembaga pengelola keuangan
publik. Sejak masa Rasulullah #, lembaga ini telah menjadi sarana penting dalam
mewujudkan kesejahteraan umat melalui pengumpulan dan pendistribusian dana dari berbagai
sumber seperti zakat, kharaj, dan jizyah. Pada masa Khulafaur Rasyidin, terutama di era Umar

51



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

bin Khattab, sistem administrasi Baitul Mal berkembang lebih teratur dan berorientasi pada
keadilan sosial. Baitul Mal bukan hanya simbol kemandirian ekonomi umat Islam, tetapi juga
manifestasi dari prinsip pemerataan dan tanggung jawab sosial negara. Dalam konteks
modern, nilai-nilai dan mekanisme yang diadopsi oleh Baitul Mal tetap relevan untuk
dikembangkan dalam lembaga keuangan syariah dan sistem ekonomi Islam kontemporer.

Daftar Pustaka
Abdurahman, Dudung. (2011). Metodologi Penelitian Sejarah Islam. Yogyakarta: Ombak.

Al-Mawardi. (2018). Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Arifin, Busthanul, et al. (2001). Sistem Keuangan dan Fiskal pada Masa Khulafaur
Rasyidin. Yogyakarta: Ull Press.

Aris, M. et. al., (2024). Perekonomian pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab: Kebijakan
Ekonomi dalam Mengelola Baitul Mal. At-Tajdid: Journal of Islamic Studies, 4(2),
67-75. http://dx.doi.org/10.24014/at-tajdid.v4i2.27422

Aziz, M. A. (2020). Peranan Baitul Mal dalam Pemerintahan Islam Klasik: Kajian Sosio-
Ekonomi. Jurnal Tamaddun Islam Nusantara, 6(1), 15-28.
https://doi.org/10.24042/tin.v6i1.891

Bendadeh, S., & Haikal, M. (2023). Pengelolaan harta Baitul mal dan kemaslahatan umat:
kajian masa pemerintahan Khulafaur rasyidin. SYARIAH: Journal of Islamic Law,
5(2), 69-91. https://doi.org/10.55721/kw3nq274

Fahrani, I., et. al. (2023). Analisis Pemikiran Ekonomi Masa Utsman Bin Affan Dan
Relevansinya Di Zaman Sekarang. Al-Istimrar: Jurnal Ekonomi Syariah, 2(1), 59-68.
https://doi.org/10.59342/istimrar.v2i1.247

Fathiha, N. (2021). Peradaban Islam Masa Dinasti Abbasiyah (Periode Kemunduran).
ISTORIA: Jurnal Pendidikan Dan limu Sejarah, 17(2).
https://doi.org/10.21831/istoria.v17i1.38076

Gottschalk, Louis. (1985). Mengerti Sejarah. Jakarta: Ul Press.

Hamid, A. M. (2018). Peran Baitul Mal Dalam Kebijakan Keuangan Publik. ADILLA: Jurnal
[Imiah Ekonomi Syari‘ah, 1(1), 96-116. https://doi.org/10.52166/adilla.v1i1.735
Hassan, M. K. (2021). Islamic Fiscal Policy and the Role of Baitul Mal in Economic Justice.
Journal of Islamic Economics, Banking and Finance, 17(2), 45-60.

https://doi.org/10.12816/jiebf.v17i2.004

Havis, A. & Tohir, A. (2020). Perekonomian Pada Masa Dinasti Umayyah Di Andalusia;
Sejarah Dan  Pemikiran.  Jurnal  Adl Islamic ~ Economic, 1(1).
https://doi.org/10.56644/adl.v1i1.8

Harahap, T. M. (2020, Desember 30). Baitul Maal: Kajian historis dan aplikatif di masa
modern. Jurnal Islamic Circle, 1(2)

Hitti, Philip K. (2006). History of the Arabs: From the Earliest Times to the Present. London:
Palgrave Macmillan.

Huda, M. N. (2021). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam Pada Masa Daulah Bani Umayyah
dan Bani Abbasiyah. Estoria: Journal of Social Science and Humanities, 1(2), 135-
148. https://journal.unindra.ac.id/index.php/estoria/article/viewFile/466/416

Ibn Khaldun. (2015). Mugaddimah Ibn Khaldun. Kairo: Dar al-Ma’arif.

Ismail, S., & Ahmad, M. (2020). Historical Development of Baitul Mal Institution in the

52


http://dx.doi.org/10.24014/at-tajdid.v4i2.27422
https://doi.org/10.24042/tin.v6i1.891
https://doi.org/10.55721/kw3nq274
https://doi.org/10.59342/istimrar.v2i1.247
https://doi.org/10.21831/istoria.v17i1.38076
https://doi.org/10.52166/adilla.v1i1.735
https://doi.org/10.12816/jiebf.v17i2.004
https://doi.org/10.56644/adl.v1i1.8
https://journal.unindra.ac.id/index.php/estoria/article/viewFile/466/416

JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

Classical Islamic Period. International Journal of Islamic Studies and History, 8(1),
23-39. https://doi.org/10.52321/ijish.v8i1.056

Karim, Adiwarman Azhar. (2004). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Jakarta: Raja
Grafindo Persada.

Kharidatul, M. (2015). Analisis sejarah pemikiran ekonomi Islam masa klasik. Igtishadia,
18(2), 189-209.

Lapidus, Ira M. (2014). A History of Islamic Societies (3rd ed.). Cambridge: Cambridge
University Press.

Maarif, M. A., & Firdausiyah, V. (2019). Baitul Mal pada Masa Rasulullah Saw dan
Khulafaur Al-Rashidin. Asy-Syari’ah: Jurnal Hukum Islam, 5(2), 137-150.
https://doi.org/10.55210/assyariah.v5i2.118

Marimin, A. (2014). Baitul Maal Sebagai Lembaga Keuangan Islam Dalam Memperlancar
Aktivitas Perekonomian. Jurnal Akuntansi Dan Pajak, 14(02). 39-42.
https://jurnal.stie-aas.ac.id/index.php/jap/article/view/139/109

Mubarok, F. K. (2021). Analisis Kebijakan Fiskal dalam Perspektif Ekonomi Islam; Sebuah
Kajian Historis Pada Masa Umar bin Khattab. Igtisad Reconstruction of Justice and
Welfare for Indonesia, 8(1), 81-98. https://doi.org/10.31942/iq.v8i1.3521

Muflihin, M. D. (2020). Perekonomian di masa dinasti umayyah: Sebuah kajian moneter dan
fiskal. Indonesian Interdisciplinary Journal of Sharia Economics (I1JSE), 3(1), 58-609.
file://IC:/Users/ASUS/Downloads/462-Article%20Text-3306-1-10-20200729-1.pdf

Napitupulu, D. S. (2019). Romantika Sejarah Kejayaan Islam di Spanyol. Mukadimah:
Jurnal  Pendidikan,  Sejarah, dan  llmu-llmu  Sosial, 3(1), 7-18.
https://doi.org/10.30743/mkd.v3i1.886

Pulungan. J. Suyuthi. (2018) Sejarah Peradaban Islam, Jakarta: Amzah

Qardhawi, Yusuf. (1988). Figh al-Zakat. Beirut: Muassasah al-Risalah.

Rahman, F. A. (2022). Fiscal Role of Baitul Mal in Early Islamic Governance: Lessons for
Contemporary Economic System. Islamic Economic Review, 5(3), 110-127.
https://doi.org/10.35609/ier.2022.5.3.110

Saleh, M. (2025). BAITUL MAL (Sejarah Perkembangan dan Konteknya ke-Indonesiaan).
TAZKIRAH, 2(2), 100-124. https://doi.org/10.53888/tazkirah.v2i2.754

Soedrajat, A. et. al., (2022). KONTRIBUSI PEMIKIRAN EKONOMI MASA KHALIFAH
UTSMAN BIN AFFAN DAN ALI BIN ABI THALIB. Jurnal Riset Ekonomi Syariah
dan Hukum Al-Falah, 1(2), 8-15.
https://ejurnal.staialfalah.ac.id/index.php/Riesyha/article/view/14

Suyanto, H. (2023). Relevansi Konsep Baitul Mal terhadap Sistem Ekonomi Islam Modern.
Jurnal Ekonomi dan Peradaban Islam, 11(2), 221-236.
https://doi.org/10.20473/jepi.v11i2.2023

Zaitun, A. (2024). Pengaruh Dinasti Abbasiyah Terhadap Kemajuan Peradaban Islam. Asas
Wa Tandhim: Jurnal Hukum, Pendidikan Dan Sosial Keagamaan, 3(2), 113-124.
https://doi.org/10.47200/awtjhpsa.v3i2.2362

Zuchroh, 1. (2023). Menapaki Jejak-Jejak Kemajuan Ekonomi Islam Pada Masa Dinasti
Umayyah. Jurnal IImiah Ekonomi Islam, 9(1), 1329-1334.
https://doi.org/10.29040/jiei.v9i1.7582

53


https://doi.org/10.52321/ijish.v8i1.056
https://doi.org/10.55210/assyariah.v5i2.118
https://jurnal.stie-aas.ac.id/index.php/jap/article/view/139/109
file:///C:/Users/ASUS/Downloads/462-Article%20Text-3306-1-10-20200729-1.pdf
https://doi.org/10.30743/mkd.v3i1.886
https://doi.org/10.35609/ier.2022.5.3.110
https://doi.org/10.53888/tazkirah.v2i2.754
https://ejurnal.staialfalah.ac.id/index.php/Riesyha/article/view/14
https://doi.org/10.20473/jepi.v11i2.2023
https://doi.org/10.47200/awtjhpsa.v3i2.2362
https://doi.org/10.29040/jiei.v9i1.7582

JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 7. No. 2 Juli 2025

54



