
JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

1 
 

     SEJARAH PERKEMBANGAN SASTRA ARAB DI ABAD 

PERTENGAHAN (ABAD 7-13 MASEHI) 

 

Fajar Nur Syah Alam 

fajarnursyahalam2024@gmail.com     

Pondok Pesantren Al-Mumtaza Prapas Banjarnegara 

 

Abstrak 

Abad Pertengahan di abad 7-12 Masehi era Bani Umayyah dan Abbasiyah, 

merupakan masa puncak Peradaban Islam yang signifikan, yang tidak hanya 

menyaksikan kemajuan dalam Agama dan Sains, tetapi berkembang pesat dalam 

bidang literatur Arab. Sastra Arab, yang berakar kuat pada tradisi lisan di era 

Jahiliyah dan periode awal Islam (Shadr al-Islam), mengalami perubahan besar 

hingga  menjadi bentuk yang lebih terstruktur, beragam genre-sastra, dan karya 

ilmu bahasa lainnya. Penelitian ini menggunakan pendekatan historis-deskriptif 

dengan metode kajian pustaka (library research). Peneliti mengumpulkan data 

dari sumber buku-buku sejarah sastra klasik dan modern  beserta jurnal ilmiah 

yang membahas perkembangan sastra Arab, kemudian langkah berikutnya yaitu  

menganalisis data untuk melihat hubungan sastra dengan kondisi sosial pada masa 

itu.Setelah data terkumpul, peneliti melakukan verifikasi atau kritik sumber untuk 

menguji otentisitas fisik teks serta kredibilitas isinya. Hasil dari penelitian ini 

menjelaskan bahwa Sastra Arab di Abad Pertengahan adalah cerminan dari 

kemajuan peradaban Islam yang kompleks dan dinamis. Periode ini tidak hanya 

mengukuhkan puisi sebagai mahkota sastra Arab, tetapi juga meletakkan dasar 

bagi perkembangan prosa modern, kritik sastra, dan narasi populer. 

Kata Kunci : Sastra Arab, Peradaban Islam, Abad Pertengahan 

 

Pendahuluan 

Sastra Arab pada periode Abad Pertengahan yang berjalan dari abad ke-7 hingga abad 

ke-13 Masehi adalah sebuah perjalanan tentang perubahan budaya dan linguistik yang tak 

tertandingi. Periode ini tidak sekadar melanjutkan tradisi Puisi Jahiliyah (pra-Islam) yang 

kaya dengan qasidah dan mu'allaqat-nya, melainkan merupakan pergeseran peradaban yang 

didorong oleh munculnya agama Islam dan pembentukan Kekhalifahan pasca Nabi Shallahu 

Alaihi Salam. 

Perkembangan sastra pada periode ini didorong oleh tiga fase utama yang saling 

berkaitan yaitu : 1) ekspansi geopolitik, 2) gerakan Islamisasi dan Arabisasi , serta gerakan 

penerjemahan ilmiah. Ekspansi militer yang massif  pasca-Abad ke-7 masehi tidak hanya 

menyebarkan Bahasa Arab sebagai lingua franca yaitu bahasa administrasi dan ibadah, tetapi 

juga mempertemukannya dengan khazanah peradaban Persia, Mesir, Yunani, dan India. 

Pertemuan ini memicu sebuah ledakan intelektual yang dikenal sebagai gerakan 

penerjemahan (gerakan Arabisasi), di mana karya-karya filosofi, kedokteran, sosilolog, dan 

ahli matematika diterjemahkan ke dalam Bahasa Arab, menghasilkan kosakata teknis dan 

filosofis yang baru dan kompleks serta pembahasan ilmu pengetahuan yang luas di kalangan 

Umat Islam. (K.Hittin, 1990) 

mailto:fajarnursyahalam2024@gmail.com


JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

2 
 

 Sebelum abad ke-7, Bahasa Arab sebagian besar adalah bahasa suku nomaden di 

Jazirah Arab. Namun, dengan diturunkannya Kitab Suci Al-Qur'an, bahasa tersebut segera 

terangkat dari bahasa suku-suku Arab ke status bahasa suci dan  yang lebih penting lagi bahasa 

arab menjadi  bahasa peradaban global. Kekuatan linguistik dan retoris Al-Qur'an menetapkan 

makna prosa dan puisi yang tak tertandingi, memberikan lingua franca berupa administrasi, 

hukum, dan ilmu pengetahuan bagi sebuah Kekaisaran Suci Islam yang membentang dari 

Semenanjung Spanyol hingga lembah Sungai indus di India. (subekti, 2020) 

Di Masa Umayyah hingga puncak kegemilangan Abbasiyah, sastra Arab mengalami 

perluasan dilaegtika dan spektrum. Gerakan arabisasi di zaman Abdul Malik bin Marwan  

khalifah Bani Umayyah serta pendirian Baytul Hikmah di Ibu Kota Baghdad era Abbasiyah 

menjadi simbol integrasi Intelektual Dunia Islam. Datangnya pengaruh budaya Persia  yang 

memperkenalkan gaya prosa elegan dan tata krama Istana, serta pengaruh Yunani yang 

menyuntikan Mantiq (logika) dan dialektika dalam pemikiran sastra dan ilmu kalam. 

Maka dari itu peneliti mengkaji mengenai sejarah perkembangan Bahasa Arab di abad 

pertengahan untuk memahami bagaimana sebuah Bahasa melakukan standarisasi linguistik 

serta perubahan makna yang mana banyak kosa kata bahasa Arab pra-islam mengalami 

perluasan makna setelah bersentuhan dengan Al-Qur’an,  sejarah sastra Arab di abad 

pertengahan bukan sekadar upaya nostalgia, melainkan sebuah kajian kritis terhadap akar 

peradaban modern.  

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode historis-deskriptif 

untuk membedah transformasi sastra Arab dalam rentang waktu abad ke-7 hingga ke-13 

Masehi. Metode ini dipilih karena objek kajiannya merupakan peristiwa masa lampau yang 

memerlukan rekonstruksi sistematis terhadap fakta, sifat, dan hubungan antar fenomena sastra 

pada era tersebut. 

Langkah pertama yang dilakukan adalah pengumpulan sumber data yang 

komprehensif, mulai dari sumber primer berupa manuskrip klasik hingga sumber sekunder 

berupa literatur sejarah sastra modern yang relevan. Setelah data terkumpul, peneliti 

melakukan verifikasi atau kritik sumber untuk menguji otentisitas fisik teks serta kredibilitas 

isinya guna memastikan bahwa karya sastra yang dikaji benar-benar merepresentasikan 

semangat zaman pada periode Umayyah maupun Abbasiyah. 

Hasil dan Pembahasan 

Era Kenabian dan Akhir Khulfaur-Rasyiddin  (Abad ke 7) 

Pengaruh Gaya Bahasa Al-Qur'an terhadap Struktur Puisi dan Prosa. 

Kehadiran Al-Qur'an di abad ke-7 Masehi membawa revolusi linguistik yang 

mengubah wajah sastra Arab selamanya. Sebelum datangnya Islam, tradisi sastra banyak 

dipengaruhi oleh puisi lisan (Mu’allaqat) yang sangat terikat pada metrum (‘Arudh) dan rima 

tunggal. Al-Qur'an memperkenalkan bentuk bahasa yang unik dan tidak sepenuhnya puisi, 

namun jauh melampaui prosa biasa yang dikenal dengan istilah I’jaz (mukjizat kebahasaan). 

Para Sahabat dari golongan penyair sangat terkagum dengan keindahan retorika bahasa Arab 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

3 
 

di Al-Qur’an  sehingga mereka berusaha mengembangkan bakat syair mereka dengan 

memasukan unsur ayat-ayat kitabullah kedalam syair. (Hamka, 1981)  

Keindahan al-Qur’an mengubah  semua norma keunggulan sastra yang pernah dikenal 

bangsa Arab di masa jahiliyyah. Setiap ayat al-Qur’an memenuhi semua norma keindahan 

sastra yang mereka kenal, bahkan mengunggulinya. Oleh karena itu, al-Qur’an mampu 

memperdaya lawan-lawannya begitu dipresentasikan. Bacaannya sangat mempesona dan 

mengangkat mereka ke puncak tertinggi kenikmatan sastra. Itulah mengapa bangsa Arab 

menganggap al-Qur’an sebagai mukjizat, sehingga mereka mengakui asal-usul kelahirannya, 

dan tunduk kepada perintahnya. (Asriyah, 2012) 

Gaya bahasa Al-Qur’an menempati posisi di antara puisi (syi‘r) dan prosa (natsr), 

namun tidak sepenuhnya dapat diklasifikasikan ke dalam keduanya. Keistimewaannya 

terletak pada ritme internal, keselarasan bunyi, kepadatan makna, serta struktur sintaksis yang 

fleksibel namun presisi. Penggunaan saja‘ (prosa berirama), pengulangan tematik, 

paralelisme makna, dan pemilihan diksi yang sugestif menciptakan efek estetik sekaligus 

retoris yang kuat.Peneliti melihat  bahwa pengaruh Al-Qur’an justru memperkaya stuktur 

puitis yang dapat dilihat dalam beberapa aspek (Islam, 2022) :  

1. Penyegaran Metafora dan Imajinasi  

Al-Qur'an memperkenalkan kosakata abstrak dan metafora eskatologis (tentang 

akhirat, surga, dan neraka) yang sebelumnya tidak dikenal dalam puisi Jahiliyah yang 

cenderung bersifat materialistis dan deskriptif-empiris serta tidak menyentu urusan 

ukhrawiyah. 

2. Pergeseran Tematik  

Struktur puisi perlahan bergeser dari tema pemujaan suku (mufakharah bi syu’bi) 

dan cinta erotis menjadi tema-tema kontemplatif dengan makna yang universal yaitu  

asketisme (zuhud), dan pujian kepada Tuhan Yang Maha Esa. 

3. Kesatuan Makna  

Jika puisi klasik sering kali dianggap sebagai kumpulan bait yang berdiri sendiri 

(atomistik), Al-Qur'an memberikan inspirasi mengenai kesatuan tema atau struktur 

yang lebih koheren dalam satu qasidah serta dapat di maknai secara dalam dan logik 

Dan perlu diingat bahawa Al-Qur'an tidak menghapuskan tradisi sastra yang ada, 

melainkan melakukan "akulturasi". Ia memberikan inovasi linguistik baru yang lebih 

fleksibel, religius, dan filosofis dengan makna yang dalam dan luas serta membuat puisi 

menjadi lebih bermakna yang  bertransformasi dari sekadar alat komunikasi menjadi media 

seni yang tinggi. 

Sementara itu dalam kajian prosa, Al-Qur’an berperan besar dalam membentuk tradisi 

prosa retoris Arab. Karya-karya tafsir, khutbah, risalah, hingga esai sastra banyak mengadopsi 

struktur kalimat Qur’ani yang padat, berlapis makna, dan argumentatif. Penggunaan kalimat 

pendek yang kuat, transisi tematik yang halus, serta gaya persuasif-reflektif merupakan 

warisan langsung dari struktur prosa Al-Qur’an. Bahkan dalam prosa Arab kontemporer, gaya 

naratif yang reflektif dan simbolik sering kali berakar pada pola diskursif Al-Qur’an. (Dahlan, 

1999) 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

4 
 

Pengaruh Al-Qur'an jauh lebih terlihat dalam evolusi prosa (nasr). Sebelum Al-

Qur'an, prosa Arab sangat terbatas pada pidato singkat dan pepatah. Berikut beberapa unsur 

yang mempengaruhi prosa Arab selepas datangnya Al-Qur’an : (Anwar, 2020) 

1. Lahirnya Prosa Berirama (Saja’) 

Al-Qur'an menggunakan saja’ (rima internal) yang sangat canggih tanpa 

terikat oleh kaku-nya aturan metrum puisi. Hal ini menginspirasi lahirnya genre 

Maqamat, sebuah bentuk prosa bersajak yang sangat populer dalam sastra Arab klasik. 

2. Standardisasi Tata Bahasa 

Kebutuhan untuk memahami struktur kalimat Al-Qur'an memicu lahirnya ilmu 

Nahwu (sintaksis) dan Balaghah (retorika). Struktur kalimat yang kompleks namun 

efisien dalam Al-Qur'an menjadi pola dasar bagi penulisan risalah ilmiah dan 

administratif di era kekhalifahan. 

3. Kekuatan Retorika (I’jaz) 

 Penggunaan gaya bahasa Iltifat (perpindahan sudut pandang orang pertama ke 

orang ketiga secara tiba-tiba) dan Ijaz (kepadatan makna dalam sedikit kata) diadopsi 

oleh para sastrawan untuk menciptakan tulisan yang lebih persuasif dan elegan. 

(Umroh, 2018) 

Melihat pembahasan diatas,peneliti menyimpulkan bahwa pengaruh Al-Qur'an terhadap 

sastra Arab (baik puisi maupun prosa) sangatlah mendalam. Fenomena ini dalam sastra Arab 

sering disebut dengan istilah Iqtibas (mengambil percikan cahaya), yaitu seni menyisipkan 

potongan ayat atau makna Al-Qur'an ke dalam karya sastra. 

Berikut beberapa contoh syair dan prosa pada zaman awal kedatangan Islam : (Asriyah, 2012) 

1. Contoh dalam Syair (Puisi) 

Para penyair sering menggunakan diksi Al-Qur'an untuk memperkuat pesan 

moral atau menambah keindahan estetika. Karya: Labid bin Rabi'ah (Penyair 

Mukhadram) Labid adalah penyair besar yang hidup di zaman Jahiliyah dan masuk 

Islam. Gaya bahasanya berubah drastis setelah mengenal Al-Qur'an. 

 حتى لبَسِتُ من الإسلامِ سِربالا ،الحمدُ للهِ إذ لم يأتنِي أجلي 

Segala puji bagi Allah, karena ajalku belum menjemputku, hingga aku sempat 

mengenakan pakaian (sarbal) Islam."Analisis Pengaruh: Kata Sirbal (سربال) yang 

berarti pakaian atau perisai, banyak ditemukan dalam Al-Qur'an (seperti dalam QS. 

An-Nahl: 81). Labid menggunakan metafora ini untuk menggambarkan perlindungan 

dan identitas barunya sebagai Muslim 

               Karya: Abu al-Atahiya (Penyair Era Abbasiyah) Ia dikenal dengan puisi-

puisi zuhud (asketisme) yang sangat dipengaruhi oleh konsep hari kiamat dalam Al-

Qur'an. 

 أذنّتَ بالبيَنِ بَعدَ البيَنِ يا غُرابُ  فكُلُّنا بِيَقينِ المَوتِ كَذاّبُ 

"Engkau telah mengumumkan perpisahan demi perpisahan wahai burung 

gagak, maka kita semua terhadap keyakinan akan kematian adalah pendusta."Analisis 

Pengaruh: Diksi Yaqin (يقَين) dalam konteks kematian merujuk langsung pada ayat: 

“Dan sembahlah Tuhanmu sampai datang kepadamu al-yaqin (kematian)” (QS. Al-

Hijr: 99). 

2. Contoh dalam Prosa (Kalam/Khutbah) 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

5 
 

Prosa Arab, terutama dalam bentuk pidato (Khutbah) dan surat-surat resmi, 

sangat dipengaruhi oleh ritme (Saja') dan struktur retorika Al-Qur'an. 

Khutbah Wada' (Rasulullah SAW) 

Meski ini adalah sabda Nabi, secara sastra ia adalah bentuk prosa tinggi yang 

strukturnya menjadi fondasi prosa Arab Islam. 

"Wahai manusia, dengarkanlah perkataanku... Sesungguhnya darahmu dan hartamu 

adalah haram bagimu, sebagaimana haramnya harimu ini, di bulanmu ini, di 

negerimu ini..."Analisis Pengaruh: Pilihan kata "Haram" dan struktur pengulangan 

untuk penekanan (taukid) mencerminkan gaya bahasa hukum dalam Al-Qur'an yang 

tegas namun puitis. 

3. Surat-surat Abdul Hamid al-Katib 

Ia dikenal sebagai bapak prosa Arab administratif. Ia sering menyisipkan frasa 

Al-Qur'an untuk memberikan makna dalam  pada pesannya. "Amma ba'du, 

sesungguhnya Allah telah menjadikan dunia ini sebagai Dar al-Mamar (negeri 

perlintasan) dan akhirat sebagai Dar al-Qarar (negeri yang kekal)..."Analisis 

Pengaruh: Istilah Dar al-Qarar diambil langsung dari QS. Ghafir: 39. Penggunaan 

kontras (antitesis) antara dunia dan akhirat adalah ciri khas retorika Al-Qur'an. 

Secara keseluruhan, Al-Qur'an bertindak sebagai "jangkar" yang menjaga kemurnian 

bahasa Arab sekaligus sebagai "kompas" yang mengarahkan kreativitas sastrawan menuju 

ekspresi yang lebih elegan, beradab, dan sistematis. 

                     Berikut Table 1.0. Perkembangan Sastra Arab 

 

Era Umayyah: Ekspansional dan Arabiasi Budaya (661–750 M) 

Masa Kekhalifahan Umayyah bukan hanya sekadar periode ekspansi wilayah secara 

geopolitik, melainkan sebuah laboratorium besar tempat terjadinya kristalisasi identitas 

peradaban Islam. Pada era inilah, terjadi dialektika antara nilai-nilai agama yang universal 

dengan tradisi Arab yang partikular, melahirkan sebuah struktur budaya baru yang dikenal 

sebagai "Peradaban Islam-Arab “, sebuah era-keemasan bagi Umat Muhammad Shallahu 

Alayhi Salam sepanjang perjalanan hidup ini.  

 

 

Politik Arabiasi: Bahasa sebagai Pemersatu Bangsa 

    Salah satu langkah paling revolusioner pada era ini adalah kebijakan Arabisasi 

Administrasi (تعريب الإدارة) yang dipelopori oleh Khalifah Abd al-Malik bin Marwan. Adapun 

Unsur 

Sastra 
Sebelum Al-Qur'an Setelah Terpengaruh Al-Qur'an 

Tema 
Kebanggaan suku, khamr, 

wanita 
tauhid, moralitas, hari akhir, keadilan. 

Diksi 
Kasar, gurun, 

peperangan. 
Halus, spiritual, metafora cahaya/kegelapan. 

Struktur 
Puisi panjang 

(Mu'allaqat). 

Munculnya Saja' (prosa berirama) yang lebih 

sistematis. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

6 
 

langkah-langkah sang Khalifah untuk meng-arabisasi semua wilayah kerajaannya adalah 

sebagai berikut : 

1. Transformasi Bahasa,bahasa Arab yang sebelumnya hanya menjadi bahasa 

Masyarakat  padang pasir, dinaikkan statusnya menjadi bahasa resmi birokrasi, 

menggantikan bahasa Yunani di Syam,bahasa Romawi di afrika utara, bahasa 

Qibthiyah di Mesir dan bahasa Persia di wilayah Timur. 

2. Dampaknya,Hal ini memicu integrasi intelektual yang luas. Penduduk non-Arab mulai 

mempelajari bahasa Arab bukan hanya untuk kepentingan agama, tetapi sebagai 

prasyarat stabilitas sosial dan intelektual. 

Khalifah Abdul Malik benar-benar menghapus bahasa penduduk lokal dan 

menetapkan bahasa Arab sebagai bahasa resmi negara serta rakyat yang didalamnya harus 

mengikuti kebijakan sang khalifah. Kebijakan ini pertama kali diterapkan diwilayah Syam, 

Iraq, Bashrah, kemudian menyebar sampai Persia, Mesir dan wilayah Afrika Utara lainnya. 

Hal yang sama juga menjelaskan bahwa ketika bahasa Arab menjadi dialektika orang non 

Arab, bahasa Arab mendapatkan kosa kata baru. Kalimat baru ini muncul dari wilayah yang 

baru ditaklukan. Sebagai contoh kata Kubah dan Manara,ternyata kedua kata tersebut muncul 

saat bangsa Arab melihat bangunan megah pada suatu wilayah yang baru saja dibebaskan. 

Dengan demikian bahasa Arab menjadi sangat kaya dengan mufrodat dan istilah baru. 

(Manshur, 2011). 

Perkembangan Khitobah dan Syair Tahun 661-750 M. 

Dalam fase Sejarah sastra arab ada yang menyebutkan bahwa era Umayyah 

dimasukan kedalam zaman Shadar Islam (masa permulaan Islam) karena di masa ini Islam 

benar-benar menyebar jauh hingga Eropa dan lembah Indus diselatan (Al-Iskandariy, 1978). 

Pada era ini bahasa Arab mengalami perkembangan yang signifikan disebabkan pengaruh 

bahasa agama, yaiu bahasa Al-Qur’an dan Al-Hadist.Oleh karena itu sastra sering kali 

disampaikan untuk tujuan nilai-nilai agama Islam, baik melalui genre sya’ir maupun prosa. 

Aziz menuturkan perkembangan Khitobah dan Syi’ir di era Bani Umayyah 

dipengaruhi oleh banyak faktor, di antaranya ialah banyaknya wilayah baru yang ditaklukan 

dan berkembangnya opini Masyarakat beserta salirannya. Misalnya, di Iraq muncul tema syair 

bernuansa politik (Al-Syi’ri Al-Syiyasiy), di wilayam Syam genre syair dipengaruhi oleh Al-

madhu (Pujian) karena dekat dengan pusat kekuasaan, dan diwilayah Hijaz syair dipengaruhi 

oleh Al-Karh (kebencian) karena mayoritas oposisi pemerintahan Damaskus berada di 

Madinah dan Mekkah (Faisal, 2004) .  

Perkembangan Khitobah (seni pidato) pada era Kekhalifahan Umayyah bukan hanya  

sekadar kelanjutan dari tradisi periode Khulafaur Rasyidin, melainkan sebuah revolusi 

diskursif yang dipicu oleh pergeseran struktur sosiopolitik dari teokrasi egaliter menuju 

monarki absolut yang kompleks. Hal ini yang membuat Khitobah bertransformasi menjadi 

instrumen kekuasaan yang penting.  

Munculnya berbagai golongan politik seperti Syiah, Khawarij, dan Zubairiyah 

memaksa para penguasa Umayyah untuk menggunakan narasi khutbah sebagai alat legitimasi 

( al-i'lam al-siyasi ). Artinya Khitobah tidak lagi hanya berisi untaian ayat Al-Qur'an yang 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

7 
 

hanya untuk ibadah, tetapi mulai disisipi dengan narasi tentang hak ilahi penguasa (Jabr) dan 

stabilitas negara. Para orator ulung seperti Ziyad bin Abih dan Al-Hajjaj bin Yusuf Al-Thaqafi 

menggunakan kekuatan kata-kata untuk menanamkan rasa hormat sekaligus ketakutan guna 

menjaga integrasi kerajaan yang kian meluas. 

Berikut merupakan contoh narasi Khitobah mashur pada masa Bani Umayyah yang 

mana khitobah ini memiliki karakteristik yang sangat kuat : bersifat politisi, tegas, sering kali 

mengandung tekanan publik demi menjaga stabilitas negara.  

ِ إنِِّي لََرََى رُؤُوساً قَدْ أيَْنعَتَْ وَحَانَ قطَِافهَُا، وَإنِِّي لَصَاحِبهَُا !أهَْلَ الكُوفةَِ يا  مَاءِ ترََقْرَقُ  .أمََا وَاللَّه وَكَأنَِّي أنَْظُرُ إِلَى الدِّ

هَا عُوداً، وَأصَْلبَهََا مَكْسِراً،.بيَْنَ العمََائِمِ وَاللِّحَى يَا أهَْلَ  .فَرَمَاكُمْ بِي إِنه أمَِيرَ المُؤْمِنيِنَ نَثرََ كِنَانَتهَُ، فعََجَمَ عِيداَنهََا، فَوَجَدنَِي أمََره

قَاقِ وَالنفَِّاقِ وَمَسَاوِئِ الَخَْلَاقِ العِرَاقِ! يَا أهَْلَ ال لَمِ، وَلََضَْرِبنَهكُمْ  !شِّ ِ لََمَْخَضَنهكُمْ مَخْضَ الوَطْبِ، وَلََعَْصِبنَهكُمْ عَصْبَ السه وَاللَّه

 .ضَرْبَ غَرائبِِ الِإبِلِ 

"Wahai penduduk Kufah! Sesungguhnya aku melihat kepala-kepala yang telah 

matang (siap dipanen), dan akulah pemilik yang akan memetiknya. Seakan-akan aku melihat 

darah mengalir di antara sorban-sorban dan janggut-janggut kalian...". "Amirul Mukminin 

(Khalifah Abdul Malik bin Marwan) telah menebar anak panah dari tabungnya, lalu ia 

menggigitnya satu per satu. Ia mendapati aku adalah anak panah yang paling keras kayunya 

dan paling tajam ujungnya. Maka ia membidikkan aku kepada kalian."Kalian adalah ahli 

fitnah dan kemunafikan! Demi Allah, aku akan menguliti kalian sebagaimana menguliti 

pohon, dan aku akan memukul kalian sebagaimana memukul unta yang tersesat dari 

kawanannya..." 

Al-Hajjaj menggunakan perumpamaan "kepala yang matang" untuk memberi 

permisalan pemberontak yang siap dihukum dan Pidato bukan lagi sekadar nasihat agama 

(seperti masa Khulafaur Rasyidin), melainkan alat propaganda dan penegakan kekuasaan. 

Adapun tokoh-tokoh khithobah dalam masa Umayyah ialah Ziyad bin Abih terkenal dengan 

pidatonya "Al-Khutbah al-Batra" (Pidato tanpa hamdalah/pujian kepada Allah karena 

langsung pada inti ancaman), kemudian Khalifah Abdul Malik bin Marwan yang ikenal 

sebagai orator yang fasih dan negarawan ulung. (Santoso, 2006) 

Sementara itu di perkembangan syair di masa umayyah tidak lepas dari 

keterpengaruhannya di masa pra Islam, mereka masih menirukan model puisi dimasa sebelum 

Islam datang. Hal ini dibuktikan dengan banyaknya berisi pujian dan sanjungan atas kaum 

kaum mereka. Masa Kekhalifahan Umayyah telah melahirkan tokoh penyair Najd, seperti Al-

Jarir dan Farazdaq yang sampai beberapa tahun kemudian mereka saling berdebat atas syair 

mereka. (Manshur, 2011) 

Pada Era ini, muncul genre sastra yang bertema politik yang menggambarkan 

persaingan politik dan aliran keagamaan. Pada masa ini pula agama Islam telah mencapai 

puncak perluasan dakwahnya sehingga  munculah puisi tentang pembebasan, dakwah, dan 

tasawuf. Tokoh-tokoh seperti al-Udziriyyin, Dzur Ruhmah, Al-Jarir, Al Qays Ibnu Mulawwih, 

serta yang popular Layla Majnun seorang penyair asal Persia sangat memperngaruhi 

perkembangan sastra Arab di abad pertengahan. 

Biografi tentang Layla majnun sangatlah mashur dikalangan sejarawan dan sastrawan 

yang mana mendapatkan sambutan hangat dari dunia timur dan barat. Kisahnya memberikan 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

8 
 

dampak yang besar dan sangat mempengaruhi perkembangan sastra Barat dan di abad 13 

masehi  sastra epic jerman karya Gottfried Strasburg yang berjudul Tristan un Issolde dan 

juga fabel Prancis karya Shakespare abad 16 masehi  yang berjudul Aucassin et Nicolette 

mendapatkan pengaruh besar dari syair Layla Majnun. (Asriyah, 2012) 

1. Syair tentang Kerinduan yang Tak Berujung 

Bait ini menggambarkan bagaimana sosok Layla selalu ada di pikiran Majnun, 

bahkan saat ia sedang shalat atau melakukan aktivitas lainnya. 

متُ نَحوَها ... بوَِجهي وَإِن كانَ المُصَلّى وَرائيِا وَما بِيَ إشِراكٌ وَلكَِنه حُبهها ...  أرَاني إِذا صَلهيتُ يمَه

 وَعُظمُ الجَوى أعَيا الطَبيبَ المُداوِيا 

"Aku mendapati diriku saat shalat, wajahku justru menghadap ke arahnya 

(Layla)... meskipun arah kiblat ada di belakangku." "Bukan berarti aku menyekutukan 

Tuhan, namun cintanya... dan besarnya rasa sakit di hati telah membuat lelah tabib 

yang ingin mengobatiku." 

2. Syair Mencium Dinding Rumah Layla 

Ini adalah salah satu bait yang paling ikonik, menggambarkan betapa Majnun 

mencintai segala sesuatu yang berhubungan dengan kekasihnya. 

 أمَُرُّ عَلى الدِيارِ دِيارِ ليَلي ... أقُبَلُِّ ذا الجِدارَ وَذا الجِدارا وَما حُبُّ الدِيارِ شَغفَنَ قَلبي ...

 دِياروَلكَِن حُبُّ مَن سَكَنَ ال 

"Aku melewati rumah itu, rumah yang pernah ditempati Layla... aku mencium 

dinding ini dan dinding itu." "Bukan cinta kepada rumah itu yang memikat hatiku... 

melainkan cinta kepada sosok yang (pernah) tinggal di dalamnya." (Gunawan, 2020) 

3. Syair tentang Perpisahan 

Majnun sering kali meratapi nasibnya yang tidak bisa bersatu dengan Layla 

karena adat kabilah. 

 فيََا رَبُّ إِذْ صَيهرْتَ ليَْلَى لِيَ الْهَوَى ... فَلِي فيِهِ غَيْرَ الْهَجْرِ يَا رَبِّ مَخْرَجَا

"Wahai Tuhanku, ketika Engkau jadikan Layla sebagai cintaku... maka 

berikanlah aku jalan keluar darinya selain perpisahan ini." 

Zaman Umayyah berhasil mengawinkan tradisi sastra jahiliyah yang lugas dengan 

semangat peradaban baru yang dinamis. Khitobah dan Syair pada periode ini bukan sekadar 

karya seni, melainkan fondasi intelektual yang mempersiapkan bahasa Arab menjadi bahasa 

peradaban dunia pada masa-masa berikutnya. 

Kemunculan Ghazal di Era Umayyah 

Kemunculan Ghazal (puisi cinta) sebagai genre yang berdiri sendiri merupakan salah 

satu fenomena sastra paling menarik di zaman Umayyah. Jika sebelumnya pada masa 

Jahiliyah syair cinta hanya menjadi pembuka (nasib) dalam sebuah qasidah panjang, pada 

masa Umayyah, Ghazal memisahkan diri menjadi satu kesatuan tema yang utuh. Fenomena 

ini muncul karena perubahan gaya hidup masyarakat Arab, terutama di wilayah Hijaz 

(Mekkah dan Madinah), yang menjadi lebih makmur dan tenang setelah pusat pemerintahan 

pindah ke Damaskus. (Kusuma, 2021) 

Dalam perkembangannya, Ghazal di era ini terbelah menjadi dua aliran utama yang 

mencerminkan realitas sosial masyarakatnya. Pertama adalah Ghazal Hijazi (Ibahiy) yang 

bersifat urban, berani, dan terkadang jenaka, dipelopori oleh tokoh seperti Umar bin Abi 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

9 
 

Rabi'ah yang menggambarkan petualangan cinta di kota. Kedua adalah Ghazal Udhri yang 

lebih religius dan platonis, lahir dari kehidupan pedalaman Badui. Aliran ini, yang 

dipopulerkan oleh sosok legendaris seperti Qais bin al-Mulawwah (Majnun Layla), 

mengedepankan kesetiaan mutlak, penderitaan akibat perpisahan, dan kesucian cinta hingga 

akhir kehidupan. Perpaduan kedua gaya inilah yang nantinya menjadi fondasi bagi tradisi 

sastra cinta dalam dunia Islam selama berabad-abad ke depan. (Islam, 2022) 

Puncak Kejayaan Abbasiyah 750-1258 M 

Masa Kekhalifahan Abbasiyah merupakan era keemasan bagi perkembangan ilmu 

pengetahuan, khususnya di bidang sastra. Pesatnya kemajuan ini didorong oleh dukungan 

penuh para khalifah terhadap aktivitas intelektual. Salah satu kebijakan utamanya adalah 

proyek penerjemahan besar-besaran literatur asing ke dalam bahasa Arab, yang membuka 

akses luas terhadap berbagai cabang ilmu dunia. 

Interaksi dengan berbagai peradaban besar dunia memicu lahirnya generasi baru 

intelektual di masa Abbasiyah. Mulai dari penyair, filsuf, sejarawan, matematikawan, hingga 

tokoh agama muncul memperkaya khazanah bahasa Arab. Fenomena ini merupakan hasil dari 

keterbukaan Islam terhadap pengaruh asing, terutama dari Yunani, India, Persia, Suriah, dan 

Yahudi.Gerakan intelektual ini dimotori oleh proyek penerjemahan besar-besaran, di mana 

karya-karya hebat dalam bahasa asing seperti bahasa Yunani, Persia, dan India 

dialihbahasakan ke dalam bahasa Arab agar bisa dipelajari secara luas. (Nidaul Hasanah, 

2014) 

Pesatnya perkembangan sastra dan ilmu pengetahuan pada masa Abbasiyah memicu 

berdirinya institusi-institusi besar yang menjadi pusat kebudayaan Islam. Salah satu 

pencapaian terbesarnya adalah pendirian Bait Al-Hikmah dan Darul Hikmah. Bayt Al-

Hikmah sebenarnya merupakan kelanjutan dan pengembangan dari tradisi akademik 

Jundishapur Academy milik Kekaisaran Sasania Persia. Institusi ini resmi didirikan oleh 

Khalifah Harun Al-Rasyid dan mencapai puncak kejayaannya pada masa Khalifah Al-

Ma'mun. Adapun tujuan dari pengkajian bahasa Arab secara luas dikalangan umat Islam yaitu: 

1. Dituliskan dan disebarluaskan ilmu-ilmu syariat yang belum pernah ditulis pada zaman 

Nabi dan Sahabat pada masa sebelumnya. Penyusunan ilmu tersebut mencangkup ilmu 

mustholah hadist, ilmu fiqih, ushul fiqih, dan lainnya. 

2. Berkembangnya ilmu bahasa di kalangan para intelektual muslim yang menghasilkan 

banyak karya buku literatur seperti nahwu,shorof, balaghoh, ilmu ma’aniy dan lain 

sebagainya. 

3. Penerjemahan karya-karya Yunani, Persia, dan India kedalam bahasa Arab khususnya 

ilmu-ilmu logika yang bersumber pada bahasa Yunani kuno. 

4. Akses untuk belajar sangat mudah dijumpai dikota-kota Islam yang tersebar dari 

spanyol hingga Lembah Sungai indus di India. 

     Sebagian besar penduduk Arab menekuni bidang bahasa,  adat istiadat, cara berfikir, 

sehingga hal ini berpengaruh kuat dalam bidang bahasa  baik puisi maupun prosa. Maka pada 

masa ini munculah istilah arabisasi, menggali  hukum syari’at dari kitab suci al-Quran dan 

menyusun ilmu bahasa Arab untuk  menjamin keutuhan bahasa Arab khususnya al-Quran. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

10 
 

Kebangkitan Prosa (Natsr): Lahirnya Narasi Modern 

Kebangkitan prosa (Natsr) pada masa Abbasiyah menandai pergeseran paradigma dari 

budaya lisan yang didominasi puisi menuju budaya tulisan yang sistematis dan multikultural. 

Secara historis, sebagaimana dicatat dalam karya klasik Al-Fihrist karya Ibnu al-Nadim, 

inovasi ini dipicu oleh adopsi teknologi kertas dan asimilasi tradisi birokrasi Persia (Sassanid) 

ke dalam administrasi Islam. Para penulis seperti Ibnu al-Muqaffa tidak sekadar 

menerjemahkan teks fabel seperti Kalila wa Dimna, tetapi melakukan lokalisasi nilai-nilai 

universal ke dalam estetika bahsa Arab.  

Secara aktual, orientasi prosa ini bertransformasi menjadi sekte Adab, sebuah pioner 

literasi modern yang menurut pakar kontemporer seperti Muhsin al-Musawi, berfungsi 

sebagai instrumen pendidikan moral sekaligus hiburan intelektual bagi kelas menengah baru 

di Baghdad.Puncak kecanggihan narasi ini termanifestasi dalam karya Al-Jahiz yang 

memadukan observasi empiris dengan retorika yang tajam, menciptakan landasan bagi prosa 

ilmiah yang bersifat ensiklopedis. Lahirnya genre Maqamat oleh Al-Hamadhani kemudian 

memperkenalkan teknik pikaresk dan eksperimen linguistik yang mendahului struktur novel 

modern di Barat.  

Dalam tinjauan kritis saat ini, perkembangan prosa Abbasiyah dipandang sebagai 

revolusi epistemologis; ia bukan hanya sekadar kumpulan kata-kata indah, melainkan sebuah 

medium yang memungkinkan diskursus teologi, filsafat, dan sains mengalir dalam struktur 

bahasa yang universal. Warisan ini mengukuhkan posisi bahasa Arab tidak hanya sebagai 

bahasa wahyu, tetapi juga sebagai bahasa peradaban yang mampu menampung kompleksitas 

pemikiran manusia secara universal. 

Seni Maqamat di Era Abbasiyah. 

Seni Maqamat (jamak: Maqam) merupakan inovasi paling orisinal dalam khazanah 

prosa Arab era Abbasiyah. Secara etimologi, maqamat berarti "tempat berdiri" atau "majelis", 

yang merujuk pada sebuah pertemuan di mana seorang pencerita berdiri di depan khalayak 

untuk memukau mereka dengan kepiawaian bahasa. Maqamat juga, merupakan karya 

fenomenal Al-Hariri. Di Maqamat, al-Hariri menuliskan inovasi sastra genre baru yang 

berkembang di era Abbasiyyah. Pada masa sebelumnya, perkembangan sastra di dunia Islam 

tak lepas dari peran al-Jahiz (771-836). 

Ia memulainya dengan mengenalkan jenis prosa ilmiah atau seni seni berkuthbah. 

Tokoh bergelar guru Al-Kindinya Baghdad ini pun memiliki karya fenomenal, al-Hawayan. 

Kitab ini merupakan antologi yang menulis tentang aneka binatang, etika, dan 

kemasyarakatan. Kontribusi terbesarnya mewujud ketika al-Jahiz menyusun buku ensiklopedi 

sastra berjudul al bayan wa at tabyin. 

Pada masa berikutnya, muncul bentuk sastra baru yang dinamakan dengan maqamat. 

Jenis sastra ini dipelopori oleh seorang filsuf dan sastawan berpengaruh bernama Badi Zaman 

al-Hamadani (969-1007). Lalu, genre baru ini segera memperoleh tempat di lingkup penyair 

Arab era tersebut. Dalam konteks ini, sastra bukan lagi sekadar retoris, melainkan sudah 

berbentuk cerita dan diterapkan dalam jenis prosa-prosa modern. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

11 
 

Berikut merupakan seni prosa dalam bentuk maqamat karya Badi’ Al Zaman Al-

Hamdani 969-1007 M.Beliau merupakan seorang pegawai Istana yang melayani dan 

menghibur para amir dari wilayah-wilayah Muslim di Asia Tengah. 

 المقامة المطلبية

جَالِ، وَغَايَةُ الْكَمَالِ. فكََأنَهمَا هَبه مِنْ رَقْدةٍَ ، أوَْ حَضَ   ، وَانَهُ رَ بعَْدَ غَيْبَةٍ ، وَفتَحََ دِيوَذِكْرِ المَالِ وَفَضْلِهِ، وَأنَههُ زِينَةُ الرِّ

رْتمُْ عَنْ طَلبَِهِ فهََجْنْتمُُوهُ  بالقَانِي. وَشُعَلْتمُْ  وَخُدِعْتمُْ عَنِ البَاقِي ا .وَأطَْلقََ لِسَانَهُ. فقَاَلَ : صَهُ لقََدْ عَجَزْتمُْ عَنْ شَيْءٍ عَدِمْتمُُوهُ، وَقَصه

وهَلِ المَالُ إلِاه عَارِيهةٌ مُرْتجََعَةٌ، وَوَدِيعَةٌ مُنْتزََعَةً، ينُقَلُ مِنْ قوَْمِ  .رَاكِبٍ، وَتعَِلهةُ ذاَهِب. هل الدُّنْيَا إلِاه مُنَاخُ   عَنِ النهائِي بِالدهانيِ

الِ  .إِلَى آخَرِينَ، وَتحَْزُنهُُ الَوََائِلُ لِلْْخَرِينَ  إيِهاكُمْ وَالانْخِداَعَ   دوُنَ العلُمََاءِ هَلْ ترََوْنَ المَالَ إلِاه عِنْدَ البخُْلاءِ، دوُنَ الكُرَمَاءِ، وَالجُهه

 .فَليَْسَ الفَخْرُ إلِاه في إحدى الجهتيَْنِ 

Dalam sejarah sastra dunia, Maqamat dianggap sebagai jembatan menuju novel 

modern. Teknik penceritaannya memengaruhi penulisan fiksi di Eropa, seperti gaya 

picaresque dalam sastra Spanyol (Lazarillo de Tormes). Maqamat membuktikan bahwa prosa 

bisa memiliki kekuatan estetika yang setara, bahkan melampaui puisi. (Putri, 2021) 

Puisi Filosofis dan Sufistik  

Analisis pemikiran dalam syair Al-Mutanabbi dan Abu al-Ala al-Ma'arri. 

Analisis perbandingan antara Al-Mutanabbi dan Abu al-Ala al-Ma'arri mengungkap 

transisi dialektis dalam kesusastraan Arab dari era kejayaan menuju skeptisisme filosofis. Al-

Mutanabbi, sebagai representasi puncak neoklasikisme, mengusung pemikiran yang berpusat 

pada egoisme heroik, di mana martabat individu dan ambisi politik menjadi poros utama. 

Baginya, kehidupan adalah arena perjuangan untuk meraih kemuliaan (al-majd), dan 

penderitaan dipandang sebagai batu ujian untuk jiwa yang besar. Narasi puisinya didominasi 

oleh vitalitas yang meledak-ledak, di mana rasionalitas digunakan untuk melegitimasi 

keberanian dan supremasi diri di tengah gejolak kekuasaan Dinasti Hamdaniyyah. (Nisa, 

2018) 

Sebaliknya, Abu al-Ala al-Ma'arri melakukan dekonstruksi terhadap optimisme 

tersebut melalui lensa pessimisme filosofis yang radikal. Jika Al-Mutanabbi merayakan 

eksistensi, Al-Ma'arri justru mempertanyakannya secara ontologis; ia memandang dunia 

sebagai penjara bagi ruh dan kelahiran sebagai beban yang dipaksakan. Pemikirannya bersifat 

asketik dan rasionalis murni, yang sering kali menantang norma sosial dan religiusitas 

tradisional pada zamannya. Dalam karya seperti Luzumiyyat, ia tidak lagi mengejar kejayaan 

duniawi, melainkan mencari kebenaran dalam kesunyian dan keraguan, menciptakan jarak 

intelektual yang kontras dengan semangat ekspansif Al-Mutanabbi. (Salim, 2003) 

 وَالرّمحُ وَالقِرْطاسُ وَالقلَمَُ  الخَيْلُ وَالليّْلُ وَالبيَْداءُ تعَرِفنُي ... وَالسّيْفُ 

"Kuda, malam, dan padang sahara mengenalku... begitu pula pedang, tombak, kertas, 

dan pena." 

Bait ini dianggap sebagai salah satu puncak dari fakhur (kebanggaan diri) dalam sastra 

Arab. Al-Mutanabbi secara brilian menggabungkan dua aspek kekuatan manusia dalam satu 

kalimat : 

1. Kekuatan Militer & Keberanian 

Dengan menyebut "kuda", "malam", "padang sahara", "pedang", dan 

"tombak", ia menegaskan bahwa dirinya adalah seorang pejuang yang tangguh. Ia 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

12 
 

tidak takut berkelana di kegelapan malam atau di tengah gurun yang mematikan. Ia 

adalah ahli perang yang identik dengan senjata. 

2. Kekuatan Intelektual 

Penutup bait ini, yaitu "kertas" dan "pena", memberikan kejutan sastranya. Ia 

ingin dunia tahu bahwa ia bukan sekadar tentara bayaran, melainkan seorang 

intelektual dan penyair ulung. Pedang dan pena baginya adalah dua sisi mata uang 

yang setara dalam membangun kemuliaan. 

Analisis Kritis: Dampak Sastra Arab terhadap Renaisans Barat 

Kontribusi sastra dan pemikiran Arab terhadap Renaisans Barat bukanlah sekadar 

catatan kaki sejarah, melainkan katalisator intelektual yang mendasar. Melalui pusat-pusat 

pembelajaran di Andalusia dan Sisilia, transmisi karya-karya filsafat, sains, dan sastra Arab 

menyediakan kerangka kerja rasionalisme yang sebelumnya terputus di Eropa. Penerjemahan 

besar-besaran terhadap pemikir seperti Ibnu Rusyd (Averroes) dan Ibnu Sina tidak hanya 

mengembalikan warisan Aristoteles ke dunia Barat, tetapi juga memperkenalkan metode 

kritik analitis yang menantang dogma abad pertengahan. Sastra Arab membawa pemahaman 

baru mengenai humanisme, di mana penghargaan terhadap akal budi dan estetika bahasa 

mulai menggeser dominasi teosentrisme, memicu lahirnya semangat inkuiri yang menjadi ciri 

khas awal abad pencerahan Eropa. (Yulia, 2019) 

Di sisi lain, pengaruh ini meluas hingga ke struktur puitis dan naratif yang membentuk 

identitas sastra modern Barat. Tradisi muwashshah dan puisi cinta platonis Arab memberikan 

inspirasi langsung bagi para penyair troubadour di Prancis Selatan, yang kemudian 

memengaruhi Dante Alighieri dalam merajut struktur estetika karyanya. Selain itu, teknik 

penceritaan berbingkai seperti dalam Seribu Satu Malam membuka cakrawala baru bagi 

pengembangan prosa dan fiksi di Eropa, memberikan prototipe bagi narasi kompleks yang 

mengeksplorasi kondisi manusia secara lebih dinamis. Dampak sistemik ini membuktikan 

bahwa Renaisans bukanlah fenomena isolasi budaya, melainkan hasil dari dialektika lintas 

peradaban di mana sastra Arab berperan sebagai jembatan yang menghubungkan kearifan 

kuno dengan modernitas Barat. 

Kesimpulan 

Perkembangan sastra Arab pada abad ke-7 hingga ke-13 Masehi merupakan masa 

transformasi besar, di mana sastra yang awalnya berbasis tradisi lisan suku-suku gurun 

(Jahiliyah) berevolusi menjadi instrumen peradaban global yang intelektual. Dimulai dari 

pengaruh bahasa Al-Qur'an yang menyempurnakan struktur bahasa, sastra kemudian 

mencapai puncaknya pada masa Dinasti Abbasiyah. Di era ini, sastra tidak lagi hanya berisi 

puisi tentang kerinduan atau peperangan, tetapi mulai mengintegrasikan filsafat, sains, dan 

etika lewat gerakan penerjemahan besar-besaran. Sastra Arab menjadi jembatan ilmu 

pengetahuan dunia yang menghubungkan warisan Yunani dan Persia dengan kebutuhan dunia 

Islam yang sedang berkembang pesat. 

Secara aktual, warisan abad pertengahan ini menunjukkan bahwa sastra Arab adalah 

fondasi bagi pemikiran modern dan diplomasi budaya. Pada periode ini, lahir genre-genre 

baru seperti Prosa Adab dan Muwashshahat yang lebih fleksibel dan estetis, mencerminkan 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

13 
 

masyarakat yang kosmopolitan dan terbuka terhadap perbedaan. Relevansinya saat ini terletak 

pada kekuatan bahasa Arab sebagai bahasa ilmu pengetahuan yang pernah mendominasi 

dunia, mengingatkan kita bahwa kemajuan sebuah bangsa sangat bergantung pada 

kemampuan mereka dalam mengelola literasi, menghargai keberagaman budaya, dan 

mendokumentasikan pemikiran secara kritis melalui tulisan. 

Daftar Pustaka 

Al-Iskandariy, I. (1978). Bani Umayyah : dari Kejayaan hingga Keruntuhan. Malang: Mera 

Putih Penerbit. 

Anwar, E. (2020). At-Tarikh At-Tathwir fi Al-Lughah Al-Arabiyyah Inda l Ashri Abbasiyah. 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Tamaddun, 23-29. 

Asriyah. (2012). Sejarah Perkembangan Sastra Arab. Tarikhuna, 26-29. 

Dahlan, J. (1999). Sejarah Sastra Arab pada Masa Islami. Surabaya: Percetakan Sumbangsih 

Jogjakarta. 

Faisal, A. (2004). Sastra Arab di Era Bani Umayyah. Jogjakarta: Garuda Press. 

Gunawan, W. (2020). Kontribusi Sastrawan Al-Andalus dalam Membentuk Karakter Sastra 

Arab di Barat Islam. IIJET Jurnal Studi Bahasa dan Sastra, 21-27. 

Hamka, B. (1981). Sejarah Peradaban Islam. Bandung: PT Rosda Karya. 

Islam, S. A. (2022). Uki Sukiman. Jogjakarta: IDEA Press Yogyakarta. 

K.Hittin, P. (1990). History Of Arab. Cambridge: Pustaka Garuda. 

Kusuma, H. I. (2021). Dialektika Sastra dan Politik: Perkembangan Prosa Arab pada Masa 

Dinasti Umayyah. Almarcom Jurnal Sosial dan Politik, 18-26. 

Manshur, F. (2011). Sejarah Bani Umayyah : Kebangkitan dan Keruntuhan. Bandung: Rosda 

Karya. 

.Muzakkir (2013) PERKEMBANGAN SASTRA DI ERA BANI UMAYYAH (ANALISA 

KRITIS STRUKTURALISME-GENETIK) .Jurnal SPI UIN Alauddin ،82-43. 

Muzakkir( .8103 .)Perkembangan Sastra Arab di Era Bani Umayyah (Analisa Kritik Struktur 

Genetik) .Islamic History Journal، 02-80. 

Muzakkir. (2014). Perkembangan Sastra Arab di Era Umayyah.(Analisa Kritik Strukturisme 

Genetik). Islamic History Journal, 18-21. 

Nidaul Hasanah, M. (2014). Sejarah Peradaban Islam di Masa Abbasiyah 750-1517. 

Jogjakarta: Mizan publisher. 

Nisa, N. A. (2018). Peran Bait al-Hikmah dalam Keemasan Sastra Arab pada Masa Dinasti 

Abbasiyah. Historia Islamic Civilized Journal, 12-18. 



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026 

14 
 

Putri, Q. A. (2021). Perkembangan Ilmu Hadis dan Tradisi Literasi pada Masa Khalifah 

Umar bin Abdul Aziz. Malang: El Mizan. 

Salim, F. A. (2003). Transformasi Administrasi Negara: Hegemoni Birokrasi dan Arabisasi 

Administrasi pada Masa Abdul Malik bin Marwan . Bandung: Siliwangi Press. 

Santoso, M. (2006). Sejarah Peradaban Islam di Masa Bani Umayyah 661-750 M. Bandung: 

Rosda Karya. 

subekti, A. (2020). Perkembangan Syi'ir di Era Umayyah dan Abbasiyah (Analisa Literatur 

Arab). Jurnal Studi Bahasa dan Sastra (TARLING), 12-17. 

Umroh, I. L. (2018). Keindahan Bahasa Al-Qur’an Dan Pengaruhnya Terhadap Bahasa Dan 

Sastra Arab Jahiliy. Kuttabu Tarikh, 21-26. 

Yulia, T. (2019). ransformasi Tradisi Puisi Arab: Analisis Historis dari Masa Jahiliyah ke Era 

Islam. Rihlah Jurnal Kebudayaan Islam, 22-27. 

 

 


