JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

SEJARAH PERKEMBANGAN SASTRA ARAB DI ABAD
PERTENGAHAN (ABAD 7-13 MASEHI)

Fajar Nur Syah Alam
fajarnursyahalam?2024@gmail.com

Pondok Pesantren Al-Mumtaza Prapas Banjarnegara

Abstrak

Abad Pertengahan di abad 7-12 Masehi era Bani Umayyah dan Abbasiyah,
merupakan masa puncak Peradaban Islam yang signifikan, yang tidak hanya
menyaksikan kemajuan dalam Agama dan Sains, tetapi berkembang pesat dalam
bidang literatur Arab. Sastra Arab, yang berakar kuat pada tradisi lisan di era
Jahiliyah dan periode awal Islam (Shadr al-Islam), mengalami perubahan besar
hingga menjadi bentuk yang lebih terstruktur, beragam genre-sastra, dan karya
ilmu bahasa lainnya. Penelitian ini menggunakan pendekatan historis-deskriptif
dengan metode kajian pustaka (/ibrary research). Peneliti mengumpulkan data
dari sumber buku-buku sejarah sastra klasik dan modern beserta jurnal ilmiah
yang membahas perkembangan sastra Arab, kemudian langkah berikutnya yaitu
menganalisis data untuk melihat hubungan sastra dengan kondisi sosial pada masa
itu.Setelah data terkumpul, peneliti melakukan verifikasi atau kritik sumber untuk
menguji otentisitas fisik teks serta kredibilitas isinya. Hasil dari penelitian ini
menjelaskan bahwa Sastra Arab di Abad Pertengahan adalah cerminan dari
kemajuan peradaban Islam yang kompleks dan dinamis. Periode ini tidak hanya
mengukuhkan puisi sebagai mahkota sastra Arab, tetapi juga meletakkan dasar
bagi perkembangan prosa modern, kritik sastra, dan narasi populer.

Kata Kunci : Sastra Arab, Peradaban Islam, Abad Pertengahan

Pendahuluan

Sastra Arab pada periode Abad Pertengahan yang berjalan dari abad ke-7 hingga abad
ke-13 Masehi adalah sebuah perjalanan tentang perubahan budaya dan linguistik yang tak
tertandingi. Periode ini tidak sekadar melanjutkan tradisi Puisi Jahiliyah (pra-Islam) yang
kaya dengan gasidah dan mu'allagat-nya, melainkan merupakan pergeseran peradaban yang
didorong oleh munculnya agama Islam dan pembentukan Kekhalifahan pasca Nabi Shallahu
Alaihi Salam.

Perkembangan sastra pada periode ini didorong oleh tiga fase utama yang saling
berkaitan yaitu : 1) ekspansi geopolitik, 2) gerakan Islamisasi dan Arabisasi , serta gerakan
penerjemahan ilmiah. Ekspansi militer yang massif pasca-Abad ke-7 masehi tidak hanya
menyebarkan Bahasa Arab sebagai lingua franca yaitu bahasa administrasi dan ibadah, tetapi
juga mempertemukannya dengan khazanah peradaban Persia, Mesir, Yunani, dan India.
Pertemuan ini memicu sebuah ledakan intelektual yang dikenal sebagai gerakan
penerjemahan (gerakan Arabisasi), di mana karya-karya filosofi, kedokteran, sosilolog, dan
ahli matematika diterjemahkan ke dalam Bahasa Arab, menghasilkan kosakata teknis dan
filosofis yang baru dan kompleks serta pembahasan ilmu pengetahuan yang luas di kalangan
Umat Islam. (K.Hittin, 1990)


mailto:fajarnursyahalam2024@gmail.com

JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

Sebelum abad ke-7, Bahasa Arab sebagian besar adalah bahasa suku nomaden di
Jazirah Arab. Namun, dengan diturunkannya Kitab Suci Al-Qur'an, bahasa tersebut segera
terangkat dari bahasa suku-suku Arab ke status bahasa suci dan yang lebih penting lagi bahasa
arab menjadi bahasa peradaban global. Kekuatan linguistik dan retoris Al-Qur'an menetapkan
makna prosa dan puisi yang tak tertandingi, memberikan /ingua franca berupa administrasi,
hukum, dan ilmu pengetahuan bagi sebuah Kekaisaran Suci Islam yang membentang dari
Semenanjung Spanyol hingga lembah Sungai indus di India. (subekti, 2020)

Di Masa Umayyah hingga puncak kegemilangan Abbasiyah, sastra Arab mengalami
perluasan dilaegtika dan spektrum. Gerakan arabisasi di zaman Abdul Malik bin Marwan
khalifah Bani Umayyah serta pendirian Baytul Hikmah di Ibu Kota Baghdad era Abbasiyah
menjadi simbol integrasi Intelektual Dunia Islam. Datangnya pengaruh budaya Persia yang
memperkenalkan gaya prosa elegan dan tata krama Istana, serta pengaruh Yunani yang
menyuntikan Mantiq (logika) dan dialektika dalam pemikiran sastra dan ilmu kalam.

Maka dari itu peneliti mengkaji mengenai sejarah perkembangan Bahasa Arab di abad
pertengahan untuk memahami bagaimana sebuah Bahasa melakukan standarisasi linguistik
serta perubahan makna yang mana banyak kosa kata bahasa Arab pra-islam mengalami
perluasan makna setelah bersentuhan dengan A/-Qur’an, sejarah sastra Arab di abad
pertengahan bukan sekadar upaya nostalgia, melainkan sebuah kajian kritis terhadap akar
peradaban modern.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode historis-deskriptif
untuk membedah transformasi sastra Arab dalam rentang waktu abad ke-7 hingga ke-13
Masehi. Metode ini dipilih karena objek kajiannya merupakan peristiwa masa lampau yang
memerlukan rekonstruksi sistematis terhadap fakta, sifat, dan hubungan antar fenomena sastra
pada era tersebut.

Langkah pertama yang dilakukan adalah pengumpulan sumber data yang
komprehensif, mulai dari sumber primer berupa manuskrip klasik hingga sumber sekunder
berupa literatur sejarah sastra modern yang relevan. Setelah data terkumpul, peneliti
melakukan verifikasi atau kritik sumber untuk menguji otentisitas fisik teks serta kredibilitas
isinya guna memastikan bahwa karya sastra yang dikaji benar-benar merepresentasikan
semangat zaman pada periode Umayyah maupun Abbasiyah.

Hasil dan Pembahasan

Era Kenabian dan Akhir Khulfaur-Rasyiddin (Abad ke 7)
Pengaruh Gaya Bahasa Al-Qur'an terhadap Struktur Puisi dan Prosa.

Kehadiran Al-Qur'an di abad ke-7 Masehi membawa revolusi linguistik yang
mengubah wajah sastra Arab selamanya. Sebelum datangnya Islam, tradisi sastra banyak
dipengaruhi oleh puisi lisan (Mu ’allagat) yang sangat terikat pada metrum (‘Arudh) dan rima
tunggal. Al-Qur'an memperkenalkan bentuk bahasa yang unik dan tidak sepenuhnya puisi,
namun jauh melampaui prosa biasa yang dikenal dengan istilah I’jaz (mukjizat kebahasaan).
Para Sahabat dari golongan penyair sangat terkagum dengan keindahan retorika bahasa Arab

2



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

di Al-Qur’an sehingga mereka berusaha mengembangkan bakat syair mereka dengan
memasukan unsur ayat-ayat kitabullah kedalam syair. (Hamka, 1981)

Keindahan al-Qur’an mengubah semua norma keunggulan sastra yang pernah dikenal
bangsa Arab di masa jahiliyyah. Setiap ayat al-Qur’an memenuhi semua norma keindahan
sastra yang mereka kenal, bahkan mengunggulinya. Oleh karena itu, al-Qur’an mampu
memperdaya lawan-lawannya begitu dipresentasikan. Bacaannya sangat mempesona dan
mengangkat mereka ke puncak tertinggi kenikmatan sastra. Itulah mengapa bangsa Arab
menganggap al-Qur’an sebagai mukjizat, sehingga mereka mengakui asal-usul kelahirannya,
dan tunduk kepada perintahnya. (Asriyah, 2012)

Gaya bahasa Al-Qur’an menempati posisi di antara puisi (syi ) dan prosa (natsr),
namun tidak sepenuhnya dapat diklasifikasikan ke dalam keduanya. Keistimewaannya
terletak pada ritme internal, keselarasan bunyi, kepadatan makna, serta struktur sintaksis yang
fleksibel namun presisi. Penggunaan saja‘ (prosa berirama), pengulangan tematik,
paralelisme makna, dan pemilihan diksi yang sugestif menciptakan efek estetik sekaligus
retoris yang kuat.Peneliti melihat bahwa pengaruh Al-Qur’an justru memperkaya stuktur
puitis yang dapat dilihat dalam beberapa aspek (Islam, 2022) :

1. Penyegaran Metafora dan Imajinasi
Al-Qur'an memperkenalkan kosakata abstrak dan metafora eskatologis (tentang
akhirat, surga, dan neraka) yang sebelumnya tidak dikenal dalam puisi Jahiliyah yang
cenderung bersifat materialistis dan deskriptif-empiris serta tidak menyentu urusan
ukhrawiyah.
2. Pergeseran Tematik
Struktur puisi perlahan bergeser dari tema pemujaan suku (mufakharah bi syu’bi)
dan cinta erotis menjadi tema-tema kontemplatif dengan makna yang universal yaitu
asketisme (zuhud), dan pujian kepada Tuhan Yang Maha Esa.
3. Kesatuan Makna
Jika puisi klasik sering kali dianggap sebagai kumpulan bait yang berdiri sendiri

(atomistik), Al-Qur'an memberikan inspirasi mengenai kesatuan tema atau struktur

yang lebih koheren dalam satu gasidah serta dapat di maknai secara dalam dan logik

Dan perlu diingat bahawa Al-Qur'an tidak menghapuskan tradisi sastra yang ada,
melainkan melakukan "akulturasi". Ia memberikan inovasi linguistik baru yang lebih
fleksibel, religius, dan filosofis dengan makna yang dalam dan luas serta membuat puisi
menjadi lebih bermakna yang bertransformasi dari sekadar alat komunikasi menjadi media
seni yang tinggi.

Sementara itu dalam kajian prosa, Al-Qur’an berperan besar dalam membentuk tradisi
prosa retoris Arab. Karya-karya tafsir, khutbah, risalah, hingga esai sastra banyak mengadopsi
struktur kalimat Qur’ani yang padat, berlapis makna, dan argumentatif. Penggunaan kalimat
pendek yang kuat, transisi tematik yang halus, serta gaya persuasif-reflektif merupakan
warisan langsung dari struktur prosa Al-Qur’an. Bahkan dalam prosa Arab kontemporer, gaya
naratif yang reflektif dan simbolik sering kali berakar pada pola diskursif Al-Qur’an. (Dahlan,
1999)



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

Pengaruh Al-Qur'an jauh lebih terlihat dalam evolusi prosa (nasr). Sebelum Al-
Qur'an, prosa Arab sangat terbatas pada pidato singkat dan pepatah. Berikut beberapa unsur
yang mempengaruhi prosa Arab selepas datangnya Al-Qur’an : (Anwar, 2020)

1. Lahirnya Prosa Berirama (Saja’)

Al-Qur'an menggunakan sagja’ (rima internal) yang sangat canggih tanpa
terikat oleh kaku-nya aturan metrum puisi. Hal ini menginspirasi lahirnya genre
Magamat, sebuah bentuk prosa bersajak yang sangat populer dalam sastra Arab klasik.

2. Standardisasi Tata Bahasa

Kebutuhan untuk memahami struktur kalimat Al-Qur'an memicu lahirnya ilmu
Nahwu (sintaksis) dan Balaghah (retorika). Struktur kalimat yang kompleks namun
efisien dalam Al-Qur'an menjadi pola dasar bagi penulisan risalah ilmiah dan
administratif di era kekhalifahan.

3. Kekuatan Retorika (I’jaz)

Penggunaan gaya bahasa /ltifat (perpindahan sudut pandang orang pertama ke
orang ketiga secara tiba-tiba) dan /jaz (kepadatan makna dalam sedikit kata) diadopsi
oleh para sastrawan untuk menciptakan tulisan yang lebih persuasif dan elegan.
(Umroh, 2018)

Melihat pembahasan diatas,peneliti menyimpulkan bahwa pengaruh Al-Qur'an terhadap
sastra Arab (baik puisi maupun prosa) sangatlah mendalam. Fenomena ini dalam sastra Arab
sering disebut dengan istilah Igtibas (mengambil percikan cahaya), yaitu seni menyisipkan
potongan ayat atau makna Al-Qur'an ke dalam karya sastra.

Berikut beberapa contoh syair dan prosa pada zaman awal kedatangan Islam : (Asriyah, 2012)

1. Contoh dalam Syair (Puisi)

Para penyair sering menggunakan diksi Al-Qur'an untuk memperkuat pesan
moral atau menambah keindahan estetika. Karya: Labid bin Rabi'ah (Penyair
Mukhadram) Labid adalah penyair besar yang hidup di zaman Jahiliyah dan masuk
Islam. Gaya bahasanya berubah drastis setelah mengenal Al-Qur'an.

Yl e 2Dl (00 Ganad i i o1 3] 4 Al

Segala puji bagi Allah, karena ajalku belum menjemputku, hingga aku sempat
mengenakan pakaian (sarbal) Islam."Analisis Pengaruh: Kata Sirbal (Juo~) yang
berarti pakaian atau perisai, banyak ditemukan dalam Al-Qur'an (seperti dalam QS.
An-Nahl: 81). Labid menggunakan metafora ini untuk menggambarkan perlindungan
dan identitas barunya sebagai Muslim

Karya: Abu al-Atahiya (Penyair Era Abbasiyah) Ia dikenal dengan puisi-
puisi zuhud (asketisme) yang sangat dipengaruhi oleh konsep hari kiamat dalam Al-
Qur'an. )

AR gl iy WG e Ly il 3 aally Gt

"Engkau telah mengumumkan perpisahan demi perpisahan wahai burung
gagak, maka kita semua terhadap keyakinan akan kematian adalah pendusta." Analisis
Pengaruh: Diksi Yagin () dalam konteks kematian merujuk langsung pada ayat:
“Dan sembahlah Tuhanmu sampai datang kepadamu al-yaqin (kematian)” (QS. Al-
Hijr: 99).

2. Contoh dalam Prosa (Kalam/Khutbah)



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

Prosa Arab, terutama dalam bentuk pidato (Khutbah) dan surat-surat resmi,
sangat dipengaruhi oleh ritme (Saja’) dan struktur retorika Al-Qur'an.
Khutbah Wada' (Rasulullah SAW)

Meski ini adalah sabda Nabi, secara sastra ia adalah bentuk prosa tinggi yang
strukturnya menjadi fondasi prosa Arab Islam.
"Wahai manusia, dengarkanlah perkataanku... Sesungguhnya darahmu dan hartamu
adalah haram bagimu, sebagaimana haramnya harimu ini, di bulanmu ini, di
negerimu ini..."Analisis Pengaruh: Pilihan kata "Haram" dan struktur pengulangan
untuk penekanan (taukid) mencerminkan gaya bahasa hukum dalam Al-Qur'an yang
tegas namun puitis.

3. Surat-surat Abdul Hamid al-Katib

Ia dikenal sebagai bapak prosa Arab administratif. [a sering menyisipkan frasa
Al-Qur'an untuk memberikan makna dalam pada pesannya. "Amma ba'du,
sesungguhnya Allah telah menjadikan dunia ini sebagai Dar al-Mamar (negeri
perlintasan) dan akhirat sebagai Dar al-Qarar (negeri yang kekal)..." Analisis
Pengaruh: Istilah Dar al-Qarar diambil langsung dari QS. Ghafir: 39. Penggunaan
kontras (antitesis) antara dunia dan akhirat adalah ciri khas retorika Al-Qur'an.
Secara keseluruhan, Al-Qur'an bertindak sebagai "jangkar" yang menjaga kemurnian

bahasa Arab sekaligus sebagai "kompas" yang mengarahkan kreativitas sastrawan menuju
ekspresi yang lebih elegan, beradab, dan sistematis.

Unsur \ \
Sastra Sebelum Al-Qur'an Setelah Terpengaruh Al-Qur'an
Tema Kebgnggaan suku, khamr, tauhid, moralitas, hari akhir, keadilan.
wanita
Diksi Kasar, gurun, Halus, spiritual, metafora cahaya/kegelapan.
peperangan.
Puisi panjang Munculnya Saja’ (prosa berirama) yang lebih
Struktur , . .
(Mu'allagat). sistematis.

Berikut Table 1.0. Perkembangan Sastra Arab

Era Umayyah: Ekspansional dan Arabiasi Budaya (661-750 M)

Masa Kekhalifahan Umayyah bukan hanya sekadar periode ekspansi wilayah secara
geopolitik, melainkan sebuah laboratorium besar tempat terjadinya kristalisasi identitas
peradaban Islam. Pada era inilah, terjadi dialektika antara nilai-nilai agama yang universal
dengan tradisi Arab yang partikular, melahirkan sebuah struktur budaya baru yang dikenal
sebagai "Peradaban Islam-Arab “, sebuah era-keemasan bagi Umat Muhammad Shallahu
Alayhi Salam sepanjang perjalanan hidup ini.

Politik Arabiasi: Bahasa sebagai Pemersatu Bangsa
Salah satu langkah paling revolusioner pada era ini adalah kebijakan Arabisasi
Administrasi (30)2¥) cu=3) yang dipelopori oleh Khalifah Abd al-Malik bin Marwan. Adapun



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

langkah-langkah sang Khalifah untuk meng-arabisasi semua wilayah kerajaannya adalah
sebagai berikut :

1. Transformasi Bahasa,bahasa Arab yang sebelumnya hanya menjadi bahasa
Masyarakat padang pasir, dinaikkan statusnya menjadi bahasa resmi birokrasi,
menggantikan bahasa Yunani di Syam,bahasa Romawi di afrika utara, bahasa
Qibthiyah di Mesir dan bahasa Persia di wilayah Timur.

2. Dampaknya,Hal ini memicu integrasi intelektual yang luas. Penduduk non-Arab mulai
mempelajari bahasa Arab bukan hanya untuk kepentingan agama, tetapi sebagai
prasyarat stabilitas sosial dan intelektual.

Khalifah Abdul Malik benar-benar menghapus bahasa penduduk lokal dan
menetapkan bahasa Arab sebagai bahasa resmi negara serta rakyat yang didalamnya harus
mengikuti kebijakan sang khalifah. Kebijakan ini pertama kali diterapkan diwilayah Syam,
Iraq, Bashrah, kemudian menyebar sampai Persia, Mesir dan wilayah Afrika Utara lainnya.
Hal yang sama juga menjelaskan bahwa ketika bahasa Arab menjadi dialektika orang non
Arab, bahasa Arab mendapatkan kosa kata baru. Kalimat baru ini muncul dari wilayah yang
baru ditaklukan. Sebagai contoh kata Kubah dan Manara,ternyata kedua kata tersebut muncul
saat bangsa Arab melihat bangunan megah pada suatu wilayah yang baru saja dibebaskan.
Dengan demikian bahasa Arab menjadi sangat kaya dengan mufrodat dan istilah baru.
(Manshur, 2011).

Perkembangan Khitobah dan Syair Tahun 661-750 M.

Dalam fase Sejarah sastra arab ada yang menyebutkan bahwa era Umayyah
dimasukan kedalam zaman Shadar Islam (masa permulaan Islam) karena di masa ini Islam
benar-benar menyebar jauh hingga Eropa dan lembah Indus diselatan (Al-Iskandariy, 1978).
Pada era ini bahasa Arab mengalami perkembangan yang signifikan disebabkan pengaruh
bahasa agama, yaiu bahasa Al-Qur’an dan Al-Hadist.Oleh karena itu sastra sering kali
disampaikan untuk tujuan nilai-nilai agama Islam, baik melalui genre sya’ir maupun prosa.

Aziz menuturkan perkembangan Khitobah dan Syi’ir di era Bani Umayyah
dipengaruhi oleh banyak faktor, di antaranya ialah banyaknya wilayah baru yang ditaklukan
dan berkembangnya opini Masyarakat beserta salirannya. Misalnya, di [raq muncul tema syair
bernuansa politik (4/-Syi’ri Al-Syiyasiy), di wilayam Syam genre syair dipengaruhi oleh A4/-
madhu (Pujian) karena dekat dengan pusat kekuasaan, dan diwilayah Hijaz syair dipengaruhi
oleh Al-Karh (kebencian) karena mayoritas oposisi pemerintahan Damaskus berada di
Madinah dan Mekkah (Faisal, 2004) .

Perkembangan Khitobah (seni pidato) pada era Kekhalifahan Umayyah bukan hanya
sekadar kelanjutan dari tradisi periode Khulafaur Rasyidin, melainkan sebuah revolusi
diskursif yang dipicu oleh pergeseran struktur sosiopolitik dari teokrasi egaliter menuju
monarki absolut yang kompleks. Hal ini yang membuat Khifobah bertransformasi menjadi
instrumen kekuasaan yang penting.

Munculnya berbagai golongan politik seperti Syiah, Khawarij, dan Zubairiyah
memaksa para penguasa Umayyah untuk menggunakan narasi khutbah sebagai alat legitimasi
(‘al-i'lam al-siyasi ). Artinya Khitobah tidak lagi hanya berisi untaian ayat Al-Qur'an yang

6



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

hanya untuk ibadah, tetapi mulai disisipi dengan narasi tentang hak ilahi penguasa (Jabr) dan
stabilitas negara. Para orator ulung seperti Ziyad bin Abih dan Al-Hajjaj bin Yusuf Al-Thaqafi
menggunakan kekuatan kata-kata untuk menanamkan rasa hormat sekaligus ketakutan guna
menjaga integrasi kerajaan yang kian meluas.

Berikut merupakan contoh narasi Khitobah mashur pada masa Bani Umayyah yang
mana khitobah ini memiliki karakteristik yang sangat kuat : bersifat politisi, tegas, sering kali
mengandung tekanan publik demi menjaga stabilitas negara.

G el ) ok GG, (alial 35 dgblhs s s el 8 Tashh oY ) A5 Wl a8 &0 Gal

JA\La GJ?SLA)&‘\)M&L@_\L\}‘\A};L&JA\@A;,Sctg_a\memcmhsjuwujd\ )M\u‘@lj\je.\w‘u.u

55-\4)-»431} s(dud\g_\msei.\.uacyj ‘ukjl\ume&\m&m\}v OA;\J\L;}LM}OUJ\}QU.;J\&\L: ld\J:ﬂ
Y il e Qi

"Wahai penduduk Kufah! Sesungguhnya aku melihat kepala-kepala yang telah
matang (siap dipanen), dan akulah pemilik yang akan memetiknya. Seakan-akan aku melihat
darah mengalir di antara sorban-sorban dan janggut-janggut kalian...". "Amirul Mukminin
(Khalifah Abdul Malik bin Marwan) telah menebar anak panah dari tabungnya, lalu ia
menggigitnya satu per satu. la mendapati aku adalah anak panah yang paling keras kayunya
dan paling tajam ujungnya. Maka ia membidikkan aku kepada kalian."Kalian adalah ahli
fitnah dan kemunafikan! Demi Allah, aku akan menguliti kalian sebagaimana menguliti
pohon, dan aku akan memukul kalian sebagaimana memukul unta yang tersesat dari
kawanannya..."

Al-Hajjaj menggunakan perumpamaan "kepala yang matang" untuk memberi
permisalan pemberontak yang siap dihukum dan Pidato bukan lagi sekadar nasihat agama
(seperti masa Khulafaur Rasyidin), melainkan alat propaganda dan penegakan kekuasaan.
Adapun tokoh-tokoh khithobah dalam masa Umayyah ialah Ziyad bin Abih terkenal dengan
pidatonya "Al-Khutbah al-Batra" (Pidato tanpa hamdalah/pujian kepada Allah karena
langsung pada inti ancaman), kemudian Khalifah Abdul Malik bin Marwan yang ikenal
sebagai orator yang fasih dan negarawan ulung. (Santoso, 2006)

Sementara itu di perkembangan syair di masa umayyah tidak lepas dari
keterpengaruhannya di masa pra Islam, mereka masih menirukan model puisi dimasa sebelum
Islam datang. Hal ini dibuktikan dengan banyaknya berisi pujian dan sanjungan atas kaum
kaum mereka. Masa Kekhalifahan Umayyah telah melahirkan tokoh penyair Najd, seperti Al-
Jarir dan Farazdaq yang sampai beberapa tahun kemudian mereka saling berdebat atas syair
mereka. (Manshur, 2011)

Pada Era ini, muncul genre sastra yang bertema politik yang menggambarkan
persaingan politik dan aliran keagamaan. Pada masa ini pula agama Islam telah mencapai
puncak perluasan dakwahnya sehingga munculah puisi tentang pembebasan, dakwah, dan
tasawuf. Tokoh-tokoh seperti al-Udziriyyin, Dzur Ruhmah, Al-Jarir, Al Qays Ibnu Mulawwih,
serta yang popular Layla Majnun seorang penyair asal Persia sangat memperngaruhi
perkembangan sastra Arab di abad pertengahan.

Biografi tentang Layla majnun sangatlah mashur dikalangan sejarawan dan sastrawan
yang mana mendapatkan sambutan hangat dari dunia timur dan barat. Kisahnya memberikan

7



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

dampak yang besar dan sangat mempengaruhi perkembangan sastra Barat dan di abad 13

masehi sastra epic jerman karya Gottfried Strasburg yang berjudul Tristan un Issolde dan

juga fabel Prancis karya Shakespare abad 16 masehi yang berjudul Aucassin et Nicolette
mendapatkan pengaruh besar dari syair Layla Majnun. (Asriyah, 2012)

1. Syair tentang Kerinduan yang Tak Berujung
Bait ini menggambarkan bagaimana sosok Layla selalu ada di pikiran Majnun,
bahkan saat ia sedang shalat atau melakukan aktivitas lainnya. )

e LA OS5 1,8 Ly Ll 5 iadll GIS 05 ey o, Lo 3ad Eaad Eulia 1) 31

L s12al) Gl Lol (5 58 4t 5

"Aku mendapati diriku saat shalat, wajahku justru menghadap ke arahnya

(Layla)... meskipun arah kiblat ada di belakangku." "Bukan berarti aku menyekutukan

Tuhan, namun cintanya... dan besarnya rasa sakit di hati telah membuat lelah tabib

yang ingin mengobatiku."

2. Syair Mencium Dinding Rumah Layla
Ini adalah salah satu bait yang paling ikonik, menggambarkan betapa Majnun
mencintai segala sesuatu yang berhubungan dengan kekasihnyfl.
B GRS ol S L lanll 135 Slaadl 3 1 U s sl e S
Sl (86 a &4 oS
"Aku melewati rumah itu, rumah yang pernah ditempati Layla... aku mencium
dinding ini dan dinding itu." "Bukan cinta kepada rumah itu yang memikat hatiku...
melainkan cinta kepada sosok yang (pernah) tinggal di dalamnya." (Gunawan, 2020)
3. Syair tentang Perpisahan
Majnun sering kali meratapi nasibnya yang tidak bisa bersatu dengan Layla
karena adat kabilah.
B oAa GG ael 5k 4 B el T @ia y) S
"Wahai Tuhanku, ketika Engkau jadikan Layla sebagai cintaku... maka
berikanlah aku jalan keluar darinya selain perpisahan ini."

Zaman Umayyah berhasil mengawinkan tradisi sastra jahiliyah yang lugas dengan
semangat peradaban baru yang dinamis. Khitobah dan Syair pada periode ini bukan sekadar
karya seni, melainkan fondasi intelektual yang mempersiapkan bahasa Arab menjadi bahasa
peradaban dunia pada masa-masa berikutnya.

Kemunculan Ghazal di Era Umayyah

Kemunculan Ghazal (puisi cinta) sebagai genre yang berdiri sendiri merupakan salah
satu fenomena sastra paling menarik di zaman Umayyah. Jika sebelumnya pada masa
Jahiliyah syair cinta hanya menjadi pembuka (nasib) dalam sebuah gasidah panjang, pada
masa Umayyah, Ghazal memisahkan diri menjadi satu kesatuan tema yang utuh. Fenomena
ini muncul karena perubahan gaya hidup masyarakat Arab, terutama di wilayah Hijaz
(Mekkah dan Madinah), yang menjadi lebih makmur dan tenang setelah pusat pemerintahan
pindah ke Damaskus. (Kusuma, 2021)

Dalam perkembangannya, Ghazal di era ini terbelah menjadi dua aliran utama yang
mencerminkan realitas sosial masyarakatnya. Pertama adalah Ghazal Hijazi (Ibahiy) yang
bersifat urban, berani, dan terkadang jenaka, dipelopori oleh tokoh seperti Umar bin Abi



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

Rabi'ah yang menggambarkan petualangan cinta di kota. Kedua adalah Ghazal Udhri yang
lebih religius dan platonis, lahir dari kehidupan pedalaman Badui. Aliran ini, yang
dipopulerkan oleh sosok legendaris seperti Qais bin al-Mulawwah (Majnun Layla),
mengedepankan kesetiaan mutlak, penderitaan akibat perpisahan, dan kesucian cinta hingga
akhir kehidupan. Perpaduan kedua gaya inilah yang nantinya menjadi fondasi bagi tradisi
sastra cinta dalam dunia Islam selama berabad-abad ke depan. (Islam, 2022)

Puncak Kejayaan Abbasiyah 750-1258 M

Masa Kekhalifahan Abbasiyah merupakan era keemasan bagi perkembangan ilmu
pengetahuan, khususnya di bidang sastra. Pesatnya kemajuan ini didorong oleh dukungan
penuh para khalifah terhadap aktivitas intelektual. Salah satu kebijakan utamanya adalah
proyek penerjemahan besar-besaran literatur asing ke dalam bahasa Arab, yang membuka
akses luas terhadap berbagai cabang ilmu dunia.

Interaksi dengan berbagai peradaban besar dunia memicu lahirnya generasi baru
intelektual di masa Abbasiyah. Mulai dari penyair, filsuf, sejarawan, matematikawan, hingga
tokoh agama muncul memperkaya khazanah bahasa Arab. Fenomena ini merupakan hasil dari
keterbukaan Islam terhadap pengaruh asing, terutama dari Yunani, India, Persia, Suriah, dan
Yahudi.Gerakan intelektual ini dimotori oleh proyek penerjemahan besar-besaran, di mana
karya-karya hebat dalam bahasa asing seperti bahasa Yunani, Persia, dan India

dialihbahasakan ke dalam bahasa Arab agar bisa dipelajari secara luas. (Nidaul Hasanah,
2014)

Pesatnya perkembangan sastra dan ilmu pengetahuan pada masa Abbasiyah memicu
berdirinya institusi-institusi besar yang menjadi pusat kebudayaan Islam. Salah satu
pencapaian terbesarnya adalah pendirian Bait Al-Hikmah dan Darul Hikmah. Bayt Al-
Hikmah sebenarnya merupakan kelanjutan dan pengembangan dari tradisi akademik
Jundishapur Academy milik Kekaisaran Sasania Persia. Institusi ini resmi didirikan oleh
Khalifah Harun Al-Rasyid dan mencapai puncak kejayaannya pada masa Khalifah Al-
Ma'mun. Adapun tujuan dari pengkajian bahasa Arab secara luas dikalangan umat Islam yaitu:

1. Dituliskan dan disebarluaskan ilmu-ilmu syariat yang belum pernah ditulis pada zaman
Nabi dan Sahabat pada masa sebelumnya. Penyusunan ilmu tersebut mencangkup ilmu
mustholah hadist, ilmu fiqih, ushul figih, dan lainnya.

2. Berkembangnya ilmu bahasa di kalangan para intelektual muslim yang menghasilkan
banyak karya buku literatur seperti nahwu,shorof, balaghoh, ilmu ma’aniy dan lain
sebagainya.

3. Penerjemahan karya-karya Yunani, Persia, dan India kedalam bahasa Arab khususnya
ilmu-ilmu logika yang bersumber pada bahasa Yunani kuno.

4. Akses untuk belajar sangat mudah dijumpai dikota-kota Islam yang tersebar dari
spanyol hingga Lembah Sungai indus di India.

Sebagian besar penduduk Arab menekuni bidang bahasa, adat istiadat, cara berfikir,
sehingga hal ini berpengaruh kuat dalam bidang bahasa baik puisi maupun prosa. Maka pada
masa ini munculah istilah arabisasi, menggali hukum syari’at dari kitab suci al-Quran dan
menyusun ilmu bahasa Arab untuk menjamin keutuhan bahasa Arab khususnya al-Quran.



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

Kebangkitan Prosa (Natsr): Lahirnya Narasi Modern

Kebangkitan prosa (Natsr) pada masa Abbasiyah menandai pergeseran paradigma dari
budaya lisan yang didominasi puisi menuju budaya tulisan yang sistematis dan multikultural.
Secara historis, sebagaimana dicatat dalam karya klasik Al-Fihrist karya Ibnu al-Nadim,
inovasi ini dipicu oleh adopsi teknologi kertas dan asimilasi tradisi birokrasi Persia (Sassanid)
ke dalam administrasi Islam. Para penulis seperti Ibnu al-Mugaffa tidak sekadar
menerjemahkan teks fabel seperti Kalila wa Dimna, tetapi melakukan lokalisasi nilai-nilai
universal ke dalam estetika bahsa Arab.

Secara aktual, orientasi prosa ini bertransformasi menjadi sekte Adab, sebuah pioner
literasi modern yang menurut pakar kontemporer seperti Muhsin al-Musawi, berfungsi
sebagai instrumen pendidikan moral sekaligus hiburan intelektual bagi kelas menengah baru
di Baghdad.Puncak kecanggihan narasi ini termanifestasi dalam karya Al-Jahiz yang
memadukan observasi empiris dengan retorika yang tajam, menciptakan landasan bagi prosa
ilmiah yang bersifat ensiklopedis. Lahirnya genre Magamat oleh Al-Hamadhani kemudian
memperkenalkan teknik pikaresk dan eksperimen linguistik yang mendahului struktur novel
modern di Barat.

Dalam tinjauan kritis saat ini, perkembangan prosa Abbasiyah dipandang sebagai
revolusi epistemologis; ia bukan hanya sekadar kumpulan kata-kata indah, melainkan sebuah
medium yang memungkinkan diskursus teologi, filsafat, dan sains mengalir dalam struktur
bahasa yang universal. Warisan ini mengukuhkan posisi bahasa Arab tidak hanya sebagai
bahasa wahyu, tetapi juga sebagai bahasa peradaban yang mampu menampung kompleksitas
pemikiran manusia secara universal.

Seni Maqamat di Era Abbasiyah.

Seni Maqgamat (jamak: Magam) merupakan inovasi paling orisinal dalam khazanah
prosa Arab era Abbasiyah. Secara etimologi, maqamat berarti "tempat berdiri" atau "majelis",
yang merujuk pada sebuah pertemuan di mana seorang pencerita berdiri di depan khalayak
untuk memukau mereka dengan kepiawaian bahasa. Magamat juga, merupakan karya
fenomenal Al-Hariri. Di Maqgamat, al-Hariri menuliskan inovasi sastra genre baru yang
berkembang di era Abbasiyyah. Pada masa sebelumnya, perkembangan sastra di dunia Islam
tak lepas dari peran al-Jahiz (771-836).

Ia memulainya dengan mengenalkan jenis prosa ilmiah atau seni seni berkuthbah.
Tokoh bergelar guru Al-Kindinya Baghdad ini pun memiliki karya fenomenal, al-Hawayan.
Kitab ini merupakan antologi yang menulis tentang aneka binatang, etika, dan
kemasyarakatan. Kontribusi terbesarnya mewujud ketika al-Jahiz menyusun buku ensiklopedi
sastra berjudul a/ bayan wa at tabyin.

Pada masa berikutnya, muncul bentuk sastra baru yang dinamakan dengan maqamat.
Jenis sastra ini dipelopori oleh seorang filsuf dan sastawan berpengaruh bernama Badi Zaman
al-Hamadani (969-1007). Lalu, genre baru ini segera memperoleh tempat di lingkup penyair
Arab era tersebut. Dalam konteks ini, sastra bukan lagi sekadar retoris, melainkan sudah
berbentuk cerita dan diterapkan dalam jenis prosa-prosa modern.

10



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

Berikut merupakan seni prosa dalam bentuk magamat karya Badi’ Al Zaman Al-
Hamdani 969-1007 M.Beliau merupakan seorang pegawai Istana yang melayani dan
menghibur para amir dari wilayah-wilayah Muslim di Asia Tengah.

Lollaal) Aalial)
‘ ij\ya’ciféj RS 1;_’\3;’455? b G S LSS du’si\fuvaj (Ja il\)'ﬁij lizmd g Jal S35
gl u,—‘\ﬁn-’ VA e e—‘ﬁh} W‘\-& e Ehials ‘a}ch £l (B ?4)” Alaa ;0 Al sl
o3 Ge JR8 e s B daaina L le V) JW) Ja s .l Al ‘g_\S\)Cu\J\ G da AL S e
E1aa3Y1 5 4801 elalall () 53 JUEAY 5 cela &0 G 53 (o DAN die Yl Ol (508 Oa G AU 0l 391 485335 ¢ ,AT )
Ceal) sas) V) HAA Gl

Dalam sejarah sastra dunia, Maqamat dianggap sebagai jembatan menuju novel
modern. Teknik penceritaannya memengaruhi penulisan fiksi di Eropa, seperti gaya
picaresque dalam sastra Spanyol (Lazarillo de Tormes). Magamat membuktikan bahwa prosa
bisa memiliki kekuatan estetika yang setara, bahkan melampaui puisi. (Putri, 2021)

Puisi Filosofis dan Sufistik
Analisis pemikiran dalam syair Al-Mutanabbi dan Abu al-Ala al-Ma'arri.

Analisis perbandingan antara Al-Mutanabbi dan Abu al-Ala al-Ma'arri mengungkap
transisi dialektis dalam kesusastraan Arab dari era kejayaan menuju skeptisisme filosofis. Al-
Mutanabbi, sebagai representasi puncak neoklasikisme, mengusung pemikiran yang berpusat
pada egoisme heroik, di mana martabat individu dan ambisi politik menjadi poros utama.
Baginya, kehidupan adalah arena perjuangan untuk meraih kemuliaan (al-majd), dan
penderitaan dipandang sebagai batu ujian untuk jiwa yang besar. Narasi puisinya didominasi
oleh vitalitas yang meledak-ledak, di mana rasionalitas digunakan untuk melegitimasi

keberanian dan supremasi diri di tengah gejolak kekuasaan Dinasti Hamdaniyyah. (Nisa,
2018)

Sebaliknya, Abu al-Ala al-Ma'arri melakukan dekonstruksi terhadap optimisme
tersebut melalui lensa pessimisme filosofis yang radikal. Jika Al-Mutanabbi merayakan
eksistensi, Al-Ma'arri justru mempertanyakannya secara ontologis; ia memandang dunia
sebagai penjara bagi ruh dan kelahiran sebagai beban yang dipaksakan. Pemikirannya bersifat
asketik dan rasionalis murni, yang sering kali menantang norma sosial dan religiusitas
tradisional pada zamannya. Dalam karya seperti Luzumiyyat, ia tidak lagi mengejar kejayaan
duniawi, melainkan mencari kebenaran dalam kesunyian dan keraguan, menciptakan jarak
intelektual yang kontras dengan semangat ekspansif Al-Mutanabbi. (Salim, 2003)

Al 5 Calda 5l 5 el 5 Caall 5 el 21l (A 5 (A

"Kuda, malam, dan padang sahara mengenalku... begitu pula pedang, tombak, kertas,
dan pena."

Bait ini dianggap sebagai salah satu puncak dari fakhur (kebanggaan diri) dalam sastra
Arab. Al-Mutanabbi secara brilian menggabungkan dua aspek kekuatan manusia dalam satu
kalimat :

1. Kekuatan Militer & Keberanian
Dengan menyebut "kuda", "malam", "padang sahara", "pedang", dan
"tombak", 1a menegaskan bahwa dirinya adalah seorang pejuang yang tangguh. Ia

11



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

tidak takut berkelana di kegelapan malam atau di tengah gurun yang mematikan. la
adalah ahli perang yang identik dengan senjata.
2. Kekuatan Intelektual
Penutup bait ini, yaitu "kertas" dan "pena", memberikan kejutan sastranya. la
ingin dunia tahu bahwa ia bukan sekadar tentara bayaran, melainkan seorang
intelektual dan penyair ulung. Pedang dan pena baginya adalah dua sisi mata uang
yang setara dalam membangun kemuliaan.

Analisis Kritis: Dampak Sastra Arab terhadap Renaisans Barat

Kontribusi sastra dan pemikiran Arab terhadap Renaisans Barat bukanlah sekadar
catatan kaki sejarah, melainkan katalisator intelektual yang mendasar. Melalui pusat-pusat
pembelajaran di Andalusia dan Sisilia, transmisi karya-karya filsafat, sains, dan sastra Arab
menyediakan kerangka kerja rasionalisme yang sebelumnya terputus di Eropa. Penerjemahan
besar-besaran terhadap pemikir seperti Ibnu Rusyd (Averroes) dan Ibnu Sina tidak hanya
mengembalikan warisan Aristoteles ke dunia Barat, tetapi juga memperkenalkan metode
kritik analitis yang menantang dogma abad pertengahan. Sastra Arab membawa pemahaman
baru mengenai humanisme, di mana penghargaan terhadap akal budi dan estetika bahasa
mulai menggeser dominasi teosentrisme, memicu lahirnya semangat inkuiri yang menjadi ciri
khas awal abad pencerahan Eropa. (Yulia, 2019)

Di sisi lain, pengaruh ini meluas hingga ke struktur puitis dan naratif yang membentuk
identitas sastra modern Barat. Tradisi muwashshah dan puisi cinta platonis Arab memberikan
inspirasi langsung bagi para penyair froubadour di Prancis Selatan, yang kemudian
memengaruhi Dante Alighieri dalam merajut struktur estetika karyanya. Selain itu, teknik
penceritaan berbingkai seperti dalam Seribu Satu Malam membuka cakrawala baru bagi
pengembangan prosa dan fiksi di Eropa, memberikan prototipe bagi narasi kompleks yang
mengeksplorasi kondisi manusia secara lebih dinamis. Dampak sistemik ini membuktikan
bahwa Renaisans bukanlah fenomena isolasi budaya, melainkan hasil dari dialektika lintas
peradaban di mana sastra Arab berperan sebagai jembatan yang menghubungkan kearifan
kuno dengan modernitas Barat.

Kesimpulan

Perkembangan sastra Arab pada abad ke-7 hingga ke-13 Masehi merupakan masa
transformasi besar, di mana sastra yang awalnya berbasis tradisi lisan suku-suku gurun
(Jahiliyah) berevolusi menjadi instrumen peradaban global yang intelektual. Dimulai dari
pengaruh bahasa Al-Qur'an yang menyempurnakan struktur bahasa, sastra kemudian
mencapai puncaknya pada masa Dinasti Abbasiyah. Di era ini, sastra tidak lagi hanya berisi
puisi tentang kerinduan atau peperangan, tetapi mulai mengintegrasikan filsafat, sains, dan
etika lewat gerakan penerjemahan besar-besaran. Sastra Arab menjadi jembatan ilmu
pengetahuan dunia yang menghubungkan warisan Yunani dan Persia dengan kebutuhan dunia
Islam yang sedang berkembang pesat.

Secara aktual, warisan abad pertengahan ini menunjukkan bahwa sastra Arab adalah
fondasi bagi pemikiran modern dan diplomasi budaya. Pada periode ini, lahir genre-genre
baru seperti Prosa Adab dan Muwashshahat yang lebih fleksibel dan estetis, mencerminkan

12



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

masyarakat yang kosmopolitan dan terbuka terhadap perbedaan. Relevansinya saat ini terletak
pada kekuatan bahasa Arab sebagai bahasa ilmu pengetahuan yang pernah mendominasi
dunia, mengingatkan kita bahwa kemajuan sebuah bangsa sangat bergantung pada
kemampuan mereka dalam mengelola literasi, menghargai keberagaman budaya, dan
mendokumentasikan pemikiran secara kritis melalui tulisan.

Daftar Pustaka

Al-Iskandariy, 1. (1978). Bani Umayyah : dari Kejayaan hingga Keruntuhan. Malang: Mera
Putih Penerbit.

Anwar, E. (2020). At-Tarikh At-Tathwir fi Al-Lughah Al-Arabiyyah Inda 1 Ashri Abbasiyah.
Jurnal Sejarah Peradaban Islam Tamaddun, 23-29.

Asriyah. (2012). Sejarah Perkembangan Sastra Arab. Tarikhuna, 26-29.

Dahlan, J. (1999). Sejarah Sastra Arab pada Masa Islami. Surabaya: Percetakan Sumbangsih
Jogjakarta.

Faisal, A. (2004). Sastra Arab di Era Bani Umayyah. Jogjakarta: Garuda Press.

Gunawan, W. (2020). Kontribusi Sastrawan Al-Andalus dalam Membentuk Karakter Sastra
Arab di Barat Islam. /IJET Jurnal Studi Bahasa dan Sastra, 21-27.

Hamka, B. (1981). Sejarah Peradaban Islam. Bandung: PT Rosda Karya.
Islam, S. A. (2022). Uki Sukiman. Jogjakarta: IDEA Press Yogyakarta.
K Hittin, P. (1990). History Of Arab. Cambridge: Pustaka Garuda.

Kusuma, H. I. (2021). Dialektika Sastra dan Politik: Perkembangan Prosa Arab pada Masa
Dinasti Umayyah. Almarcom Jurnal Sosial dan Politik, 18-26.

Manshur, F. (2011). Sejarah Bani Umayyah : Kebangkitan dan Keruntuhan. Bandung: Rosda
Karya.

.Muzakkir (2013) PERKEMBANGAN SASTRA DI ERA BANI UMAYYAH (ANALISA
.34-28 «Jurnal SPI UIN Alauddin .KRITIS STRUKTURALISME-GENETIK)

Perkembangan Sastra Arab di Era Bani Umayyah (Analisa Kritik Struktur .(2014) .Muzakkir
.21-18 «Islamic History Journal .Genetik)

Muzakkir. (2014). Perkembangan Sastra Arab di Era Umayyah.(Analisa Kritik Strukturisme
Genetik). Islamic History Journal, 18-21.

Nidaul Hasanah, M. (2014). Sejarah Peradaban Islam di Masa Abbasiyah 750-1517.
Jogjakarta: Mizan publisher.

Nisa, N. A. (2018). Peran Bait al-Hikmah dalam Keemasan Sastra Arab pada Masa Dinasti
Abbasiyah. Historia Islamic Civilized Journal, 12-18.

13



JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol 8. No. 1 Januari 2026

Putri, Q. A. (2021). Perkembangan Ilmu Hadis dan Tradisi Literasi pada Masa Khalifah
Umar bin Abdul Aziz. Malang: El Mizan.

Salim, F. A. (2003). Transformasi Administrasi Negara: Hegemoni Birokrasi dan Arabisasi
Administrasi pada Masa Abdul Malik bin Marwan . Bandung: Siliwangi Press.

Santoso, M. (2006). Sejarah Peradaban Islam di Masa Bani Umayyah 661-750 M. Bandung:
Rosda Karya.

subekti, A. (2020). Perkembangan Syi'ir di Era Umayyah dan Abbasiyah (Analisa Literatur
Arab). Jurnal Studi Bahasa dan Sastra (TARLING), 12-17.

Umroh, I. L. (2018). Keindahan Bahasa Al-Qur’an Dan Pengaruhnya Terhadap Bahasa Dan
Sastra Arab Jahiliy. Kuttabu Tarikh, 21-26.

Yulia, T. (2019). ransformasi Tradisi Puisi Arab: Analisis Historis dari Masa Jahiliyah ke Era
Islam. Rihlah Jurnal Kebudayaan Islam, 22-27.

14



